
Aleph. Langues, médias et société			                                    Vol. 12(4) décembre  2025

©Kichou Mourad et Imarazène Moussa - Creative Commons - Attribution - Pas d’utilisation commerciale - 
Pas de modification - 4.0 International - CC BY-NC-ND 4.0

Publication AsjpPublication numériqueSoumission

25-12-202525-12-2025 20-08-2025

 À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques kabyles 

دراسة حول دلالات الألوان في التعابير الاصطلاحية القبائلية
About color in Kabyle idiomatic expressions

Mourad Kichou et Moussa Imarazene - Université Mouloud Mammeri – Tizi 
Ouzou

Éditeur : Edile (Edition et diffusion de l’écrit scientifique)
Dépôt légal : 6109-2014
Edition numérique : https://aleph.edinum.org
Date de publication : 25 décembre 2025
ISSN : 2437-1076
(Edition ASJP) : https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/226
Date de publication : 25 décembre 2025
Pagination :67-95.
ISSN : 2437-0274
Référence électronique	
Kichou Mourad et Imarazène Moussa, «  À propos de la couleur dans les expressions 
idiomatiques kabyles », Aleph [En ligne], Vol 12 (4) | 2025, mis en ligne le 25 décembre 
2025. URL : https://aleph.edinum.org/15719

Référence papier

Kichou Mourad et Imarazène Moussa, «  À propos de la couleur dans les expressions 
idiomatiques kabyles », Aleph, Vol 12 (4) | 2025, 67-95.

La revue Aleph. langues, médias et sociétés est  approuvée  
par ERIHPLUS. Elle est classée à la catégorie B.





 Aleph. Langues, médias et sociétés			                  Vol. 12 (4) décembre 2025

Reçu le  20-08-2025 Pub.num 25-12-2025 Pub. le 25-12-2025 https://aleph.
edinum.org/15719 67                                                                                                    

 À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques 
kabyles 

دراسة حول دلالات الألوان في التعابير الاصطلاحية القبائلية
About color in Kabyle idiomatic expressions

Mourad Kichou  et Moussa Imarazene

Mouloud Mammeri – Tizi Ouzou 

Introduction
Il s’agit, ici, d’une réflexion en phraséologie kabyle avec une analyse 

linguistique d’un corpus d’expressions idiomatiques mettant en avant les 
termes liés aux couleurs. Notre démarche se résume à tracer le réseau socio-
symbolique de chaque couleur, étant donné que l’on sait pertinemment 
que les connotations des couleurs varient selon les sociétés et les époques 
historiques. Les expressions idiomatiques seront expliquées en fonction de 
leurs utilisations, puis regroupées en fonction de leurs contenus sémantiques. 
Nous fournirons, parfois, des équivalences en langue française afin de mettre 
en contraste les particularités de la langue en question, le kabyle.

À travers l’étude de ces expressions idiomatiques chromatiques kabyles, 
nous visons à plonger dans l’univers complexe et riche de la symbolique 
des couleurs, dans l’objectif  de comprendre comment est utilisée chaque 
couleur afin de véhiculer des connotations et contribuer au sens idiomatique 
de l’expression en question. Elles apportent un aspect fascinant à notre 
exploration du domaine des expressions métaphoriques toutes faites et de 
leur pouvoir à structurer et à nuancer le discours. En effet, nous souhaitons 
accorder une place particulière à la phraséologie au sein des préoccupations 
des spécialistes de la lexicologie et de la lexicographie amazighes, dont 
certains leur ont réservé une place dans leurs productions scientifiques. Nous 
citons : Aït Ali (1949), Genevois (1963), Taleb (1996), Tiliket (1999), Tigziri 
(2007), Yahyaoui (2009, 2018, 2021), Tidjet (2009), Mahrazi (2017), Kichou 
(2014, 2023, 2025), Kichou et Ifires (2024), Imarazene (2021), Hamdi (2024), 
pour le kabyle (Algérie), El Adak (2006), Chakiri (2007), Talmenssour (2007), 
Rabih (2022, 2024) pour les dialectes marocains (rifain, chleuh et tamazight).
1. Le corpus

Nous avons constitué un corpus d’expressions idiomatiques kabyles 
contenant des unités linguistiques renvoyant à la couleur. Il s’agit 
d’idiotismes dont le sens global n’est pas strictement compositionnel et dont 
l’interprétation dépend, dans la majorité des cas, d’un contexte pragmatique 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

68                                                                                                    

partagé. Les unités et les expressions ont été obtenues après un travail de 
terrain, puis complétées par un dépouillement bibliographique (sources 
écrites authentiques), notamment  : Dictionnaire kabyle-français  : parler des At 
Mangellat (1982)  ; LE CORPS HUMAIN  : Notes lexicographiques recueillies par H. 
GENEVOIS dans la région de Michelet (1963)  ; Le dictionnaire de Tamaziɣt, parlers de 
Kabylie (2014)  ; Dictionnaire des expressions kabyles liées au Corps humain  : Symbolique 
et Représentations (2018).

À l’issue du relevé, nous avons retenu 60 expressions idiomatiques. Elles 
mobilisent cinq dénominations chromatiques (avec variantes lexicales)  : 
aberkan, aseṭṭaf «  noir  »  ; amellal, acebḥan «  blanc  »  ; azegzaw «  bleu/
vert  »  ; azewwaɣ «  rouge  »  ; awraɣ «  jaune  ». Elles exploitent également 
des formes verbales d’état exprimant la prise  de couleur  : ibrik, isḍif «  être 
noir  »  ; imlul «  être blanc  »  ; zegzew «  être bleu  »  ; izwiɣ «  être rouge  »  ; 
iwriɣ «  être jaune  ». Les expressions ont été ensuite regroupées selon leur 
proximité sémantique, puis commentées au regard de leurs valeurs figurées.

La constitution du corpus s’appuie sur une collecte progressive en contexte 
(échanges ordinaires et situations d’usage), complétée par des demandes 
d’élicitation (paraphrase, clarification du sens figuré, conditions d’emploi) afin 
de stabiliser l’interprétation. Les participants ont été informés de l’objectif  
scientifique de l’étude et les données ont été anonymisées  ; les exemples cités 
ne visent pas à attribuer des propos à des personnes identifiables, mais à 
documenter des usages linguistiques.

2. De la couleur en général et en amazigh 
La couleur  est un sujet énigmatique qui a longtemps suscité la curiosité 

des philosophes. Ces derniers sont les premiers à se prononcer sur plusieurs 
thématiques qui touchent au domaine de la chromatique. Selon Romano, 
«  la philosophie parle de la couleur depuis toujours — avant même d’être philosophie » 
(2021  : 17). C’est un phénomène tellement complexe et difficile à définir, au 
point que certains se sont doutés même de son existence comme composant 
de la matière en elle-même.

Dans cette perspective, Brusatin (1986, p. 16) rappelle que :
En fait le domaine de la couleur recouvre une aire partagée 
entre l’art et la science, entre la physique et la psychologie, 
un terrain qui mesure les limites des deux cultures, pour 
brouiller la clarté de leurs idées, terrain d’approche facile, 
mais que n’atteignent jamais les méthodes ni analytiques ni 
expérimentales. Tout savant d’esprit philosophique a considéré 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

69                                                                                                    

les couleurs d’un regard méfiant  : elles incarnent les lois de 
la mutation, de la séduction, de la non-vérité, l’imprévu du 
phénomène contrariant, le caractère irrévocable d’un message 
fort, et en même temps un destin éphémère (Éros naît d’Iris). 
En effet, les couleurs ne sont pas la réalité des corps, elles ne 
sont pas la vie ni exactement une loi de la nature  ; elles sont le 
reflet d’une abstraction de la nature, l’artifice dans le naturel, 
c’est-à-dire des «  figures  ».

De là découle l’intérêt de disciplines variées : philosophie, peinture, 
physique, neurophysiologie, qui, chacune à leur manière, tentent d’élucider 
ce phénomène insaisissable. C’est ainsi que la couleur a intégré les autres 
domaines de la réflexion scientifique, comme les arts, la peinture, la physique, 
la neurophysiologie…

Par le fait, la couleur est définie et/ou décrite de différentes manières. Elle 
est comme une «  qualité de la lumière que renvoie un objet et qui permet 
à l’œil de le distinguer des autres objets, indépendamment de sa nature et 
de sa forme  » (CNRTL, Couleur  : Définition de COULEUR), c’est-à-dire 
qu’il s’agit d’une perception visuelle qui résulte de la lumière émise par une 
source, qu’elle soit directe (comme le soleil, une flamme, une lampe…) ou 
après avoir été réfléchie par un objet non lumineux. La couleur est également 
une substance ou une matière colorante utilisée pour donner de la teinte aux 
objets. Dans le domaine artistique, elle est utilisée par les peintres pour créer 
des combinaisons de tons et d’effets dans leurs tableaux. Elle peut aussi être 
associée à l’éclat, au brillant du style, de l’expression, d’une situation ou d’un 
événement. Elle peut se référer au teint ou à la coloration du visage. Nous la 
retrouvons dans l’expression «  homme de couleur  » qui renvoie à l’homme 
au teint noir «  pour dire l’homme d’Afrique, l’homme dont les origines 
mêmes lointaines sont africaines […]  » (Chalaye, 2013, p. 32) Comme, elle 
peut être le reflet des opinions politiques ou personnelles, représentant ainsi 
une caractéristique propre et ancienne, c’est-à-dire  : c’est une personne qui 
exprime clairement ses intentions qu’elle « annonce la couleur ». 

Dans le domaine de la phonétique, la couleur est associée à la «  qualité 
du timbre d’une voyelle, appréciée d’après la correspondance qu’on croit percevoir entre les 
impressions acoustiques et les impressions visuelles  ; on distingue ainsi des voyelles claires 
(é), sombres (ou), ternes (eu), éclatantes (â), etc.  » (CNRTL, Couleur  : Définition de 
COULEUR)

Les couleurs en amazigh sont, déjà, traitées par Basset (1896), qui a 
proposé un examen systématique du champ lexico-sémantique des métaux 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

70                                                                                                    

en les associant, dans son étude, aux noms de couleurs (Chaker & Naït-
Zerrad, 2010). Après un siècle, en 1985, la revue littérature orale arabo-berbère 
- Dialectologie / Ethnologie, n° 16-17, a consacré un numéro à la notion de 
couleur dans le domaine littéraire arabo-berbère, sous le titre «  Diction du 
Prisme. Les couleurs  : désignations et valeurs.  », dont deux articles sont consacrés à 
la notion de couleur dans le domaine amazigh  : en premier, Galand-Pernet 
(1987) sous l’intitulé «  Blanc, lumière, mouvement. À propos de l’origine des termes de 
couleur en berbère », où elle a fait une analyse lexicologique et étymologique du 
blanc en se basant sur l’étude faite par Basset, sans évoquer sa symbolique. 
En second, Lacoste-Dujardin (1985), «  Du génie rouge à la femme blanche, et noire. 
Les couleurs dans le conte et dans deux autres formes littéraires en Kabyle  ». La notion 
de couleur est traitée par la suite par Peyron (2000), qui a abordé la notion 
de l’usage des noms de couleur dans le domaine de l’oralité des Amazighs 
du Maroc central. Enfin, nous notons également l’analyse linguistique des 
dénominations de couleurs en kabyle de Guermah Idir, dans son travail de 
magistère soutenu en 2008 sous l’intitulé «  Le vocabulaire des couleurs en kabyle  : 
analyse linguistique  ».

Toutefois, aucun de ces travaux amazighs n’a abordé explicitement 
l’utilisation des couleurs dans la phraséologie, même si, dans certains 
contextes, cette symbolique pourrait relever de ce domaine. Les auteurs 
n’avaient toutefois pas l’intention de se concentrer sur la phraséologie dans 
leurs travaux.

3. De la couleur dans la phraséologie
La phraséologie intègre la sphère du visible, définie par la perception 

visuelle de la couleur, ce qui explique que les expressions idiomatiques 
utilisent des dénominations de couleurs ou de teintes. Ces dernières sont 
souvent utilisées pour décrire une caractéristique physique ou un état externe 
au langage lui-même, en se basant sur la perception visuelle du monde. Ces 
formes d’expressions sont exploitées pour transmettre plusieurs valeurs de 
qualité et de détermination psychologiques et morales. Comme le soulignent 
Pastoureau et Simonnet (2005, p. 7), «  […] les couleurs ne sont pas anodines, bien 
au contraire. Elles véhiculent des codes, des tabous, des préjugés auxquels nous obéissons sans 
le savoir, elles possèdent des sens variés qui influencent profondément notre environnement, 
nos comportements, notre langage et notre imaginaire.  ». En effet, les unités lexicales 
référant aux couleurs, grâce à des extensions sémantiques, acquièrent et 
intègrent d’autres sens connotatifs qui viennent enrichir leurs significations 
initiales. Ce qui leur donne des enrichissements au niveau sémantique et 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

71                                                                                                    

symbolique. Elles imprègnent des significations supplémentaires qui se 
rattachent à une tradition langagière et culturelle propre à la communauté 
linguistique.

Les couleurs sont associées à des symboles culturels qui peuvent traduire 
des émotions, des sensations et des significations diverses. Par exemple, dire 
en kabyle Yewwi-d abrid (d) aseṭṭaf. « Il a pris un chemin noir (corbeau). », 
suggère une obscurité totale ou une mauvaise situation de l’individu en 
question. C’est une image négative transmise par « aseṭṭaf » (noir corbeau), 
tandis que dans l’expression Bru-as s uqjun aberkan « Répudie-la avec un chien 
noir. », la même couleur, le noir, indique une colère intense (se séparer sans 
aucun regret). 

Ces exemples montrent que l’usage des couleurs dans des expressions 
idiomatiques permet de tirer parti de leur pouvoir évocateur d’images 
figuratives et symboliques façonnées au fil du temps. Ainsi, ces formes 
d’expressions deviennent des instruments linguistiques malléables pour 
communiquer des concepts abstraits, nuancer les sentiments, décrire des 
situations complexes et proposer des images éclatantes dans l’esprit des 
interlocuteurs.
4. Analyse de corpus

Notre analyse du corpus s’effectue en deux temps, afin d’éclairer l’usage 
que font les locuteurs kabyles des unités chromatiques dans les expressions 
idiomatiques, sous plusieurs angles.

Dans un premier temps, nous procédons à un examen quantitatif  
(décompte des occurrences et distribution des formes), de manière à établir 
un socle descriptif  sur lequel s’appuie l’interprétation.

Cependant, la seule mesure ne saurait suffire à déceler le sens idiomatique : 
la couleur, au-delà de sa désignation littérale, active des représentations 
partagées et oriente l’évaluation.

Dans un second temps, l’analyse qualitative vise donc à dégager les valeurs 
sémantiques et symboliques associées à chaque couleur, afin de comprendre 
comment la langue dit le monde par le détour chromatique.
4.1. Analyse quantitative des expressions idiomatiques chroma-
tiques

Après avoir fait un inventaire complet de notre corpus selon la forme, 
verbale ou non verbale, de l’unité lexicale qui renvoie à la notion de couleur, 
nous avons établi ce tableau ci-dessous  :

L’examen des données du tableau ci-dessus, portant sur la distribution 
des unités chromatiques, montre que les locuteurs kabyles recourent 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

72                                                                                                    

majoritairement à la forme non verbale (42 expressions, soit 70  %), contre 
18 expressions à forme verbale (30  %). La couleur noire est la plus mobilisée 
(28 occurrences, 46,67  %), suivie du blanc (14 occurrences, 23,33  %), puis 
du bleu/vert (9 occurrences, 15  %). Le rouge (6 occurrences, 10  %) et le 
jaune (3 occurrences, 5  %) apparaissent nettement moins représentés.

Nature de la 
forme exploitée Couleur Nombre des expressions

Non verbale 
(42)

Amellal, acebḥ� an (blanc) 08 + 03 ( = 11)
Aberkan, aseṭ�ṭ�af (noir) 14 + 03 ( = 17)
Azegzaw, azermaq (bleu) 06 + 02 ( = 8)
Azewwaɣ (rouge) 05
Awraɣ (jaune) 01

Verbale (18)

Imlul (être blanc) + (i)
mellulen (étant blanc) 03 (une forme participiale)

Ibrik, isḍ� if(être noir)+ (i)
berriken (étant noir)

08 (trois formes 
participiales) + 03

Zegzew (être bleu) 01
Izwiɣ (être rouge) 01
Iwriɣ (être jaune) 02

Total 60
L’examen des données de tableau ci-dessus, portant sur le des unités 

renvoyant aux couleurs dans les expressions idiomatiques en kabyle, 
nous remarquons que la forme non verbale prédomine en effet, avec 41 
expressions, soit un taux de 70 % des expressions recensées, contre 18 
expressions à forme verbale, soit 30 %. Cela signifie que les locuteurs kabyles 
ont tendance à recourir à la forme non verbale référent à des couleurs dans 
des expressions idiomatiques. En combinant toutes les données, nous notons 
que celles renvoyant au noir sont les plus souvent employées, recensées dans 
28 (46,67 %) expressions, le blanc suit avec 14 (23,33 %) expressions, le bleu 
dans 9 (15 %) expressions, le rouge dans 6 (10 %) expressions et le jaune le 
moins recensé avec 3 (5 %) occurrences.

Ces résultats mettent en évidence les préférences et les associations 
culturelles propres aux couleurs de la langue kabyle. La forte présence du 
noir et du blanc pourrait correspondre à la place qu’ils occupent dans la 
symbolique et dans les expressions métaphoriques et culturelles, car les deux 
couleurs sont posées de façon opposée, tout comme un grand nombre de 
référents du quotidien. À contrario, la relative rareté du rouge et du jaune 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

73                                                                                                    

pourrait tout simplement signifier qu’elles ont une utilisation plus contextuelle 
ou des associations spécifiques dans la culture kabyle.

Le tableau qui suit présente le nombre de contextes d’usage des unités 
lexicales référant à la couleur par rapport au type de sens qui lui est attribué 
et/ou à sa fonction symbolique en kabyle  :

La lecture du tableau 2 met en évidence une polarisation évaluative nette  : 
le blanc et le bleu/vert se rencontrent plus fréquemment dans des contextes 
positifs ou neutres, tandis que le noir, le rouge et le jaune s’inscrivent plus 
souvent dans des contextes négatifs. Ainsi, le noir n’apparaît pratiquement 
qu’en emplois dépréciatifs (28 contextes négatifs, 1 neutre) ; le blanc est 
majoritairement positif  (14 positifs, 1 négatif). Le bleu/vert se distribue entre 
positif, négatif  et neutre, alors que le rouge (2 positifs, 4 négatifs) et le jaune 
(0 positif, 2 négatifs, 1 neutre) tendent vers une interprétation défavorable.

Nombre de contextes
TotalSens positif Sens négatif Sens neutre

Le noir 0 28 1 29
Le blanc 14 1 0 15
Le bleu 6 3 2 11
Le rouge 2 4 0 6
Le jaune 0 2 1 3
Total 22 38 4 64

En scrutant le tableau de données présenté ci-dessus, nous avons formulé 
plusieurs remarques intéressantes concernant l’utilisation et la perception des 
couleurs dans les expressions idiomatiques kabyles. Concernant l’ensemble 
des couleurs retenues, le noir est essentiellement associé au négatif  (28 cas 
sur 29 contextes) et au contraire, le blanc au positif  (14 occurrences sur 15 
contextes) alors que le bleu est plutôt perçu positif  (6 cas sur 11 contextes) 
même s’il est employé aussi dans une utilisation négative (3 occurrences) ou 
neutre (2 occurrences). Le rouge, quant à lui, apparaît dans une proportion 
équilibrée, 3 cas étant de sens positif  et 3 autres de sens négatif, enfin le jaune 
principalement de sens négatif  (2 occurrences). L’on peut donc soupçonner 
un certain degré de connotation pour chaque couleur, tel que, d’une part, des 
relations positives se dégageant en faveur des couleurs blanche et bleue, et 
une tendance vers le négatif  concernant celles noire, rouge et jaune.

Une autre constatation pertinente ressort des données fournies par le 
tableau que nous avons présenté  : le nombre total de contextes dépasse 
le nombre d’expressions idiomatiques de notre corpus, ce qui indique que 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

74                                                                                                    

certaines d’entre elles comportent plusieurs unités lexicales de couleur, en vue 
d’un sens idiomatique. Or, ces expressions traduisent une certaine richesse 
et complexité des usages de la couleur, en tant que stratégie linguistique 
n’allant pas seulement vers de simples désignations littérales, mais plus vers 
des désignations figuratives, voire symboliques, et ce, pour communiquer des 
idées et des émotions au-delà de leur sens propre. 

4.2. Exploration et analyse des valeurs sémantiques (symboliques) 
des couleurs dans le corpus

Dans ce qui suit, nous analyserons les expressions idiomatiques kabyles 
que nous avons collectées, en explorant les valeurs symboliques de chaque 
couleur qui y est exploitée. Il est important de noter que, dans cette analyse, 
nous ne distinguons pas entre l’expression d’une couleur par un nom ou par 
une forme verbale. 

4.2.1. Le noir Aberkan, ibrik et Aseṭṭaf, isḍif
Le noir, appelé A berkan, Aseṭṭaf en kabyle, en opposition au blanc (acebḥan, 

amellal), est une couleur qui représente diverses connotations qui sont souvent 
négatives. Il est associé au deuil, à la tristesse, à l’obscurité, à la douleur, à la 
faute, à l’ignorance et aux ténèbres. Cependant, malgré ses aspects négatifs, 
le noir peut également annoncer une naissance ou une renaissance.

Il est souvent utilisé dans des expressions idiomatiques pour évoquer tout 
ce qui peut être perçu comme négatif. Il symbolise tout côté sombre d’une 
situation, suscitant le pessimisme ou la mélancolie. Il est lié à la mort, ce qui 
évoque la séparation, le néant, le deuil, le sentiment de tristesse, de peur, de 
rancune… 

En effet, les expressions idiomatiques kabyles qui exploitent l’adjectif  de 
couleur aberkan, aseṭṭaf (noir, noir corbeau) présentent une sémantique variée. 
Plusieurs d’entre elles utilisent la couleur noire pour symboliser des traits 
négatifs, tels que la rancune et tout ce qui évoque un sentiment provoqué 
par un souvenir tenace gardé d’une offense, d’un préjudice, avec de l’hostilité 
et un désir de vengeance. Par exemple, l’expression (01) – D aberkan wul-is. 
« Son cœur est noir. » qui peut être actualisée de plusieurs manières  : en la 
transformant vers la forme verbale en se servant du verbe de qualité Berrik (être 
noir), (02) – Berrik wul-is (Haddadou, 2014, p. 362), ou avec une thématisation 
dans les deux formes  : verbale (03) – «  Ul-is, Berrik. Lit. Son cœur est noir. C’est 
une personne mauvaise, malveillante, jalouse, haineuse et méchante, prompte à faire le mal. 
C’est une personne qui aime voir les autres souffrir. Fr. Mauvaise graine.  » (Mahrazi, 
2017, p. 218), et la non verbale (04) – Ul-is, d aberkan ou même, nous pouvons 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

75                                                                                                    

avoir des variations avec la substitution du nom de la couleur noire avec un 
synonyme aseṭṭaf, l’expression idiomatique (05) – D aseṭṭaf  wul-is « Est noir 
son cœur. » qui peut être actualisée et donner les variantes suivantes  : la 
forme verbale (06) – Seṭṭaf  wul-is et avec thématisation (07) – Ul-is, seṭṭaf  et la 
forme non verbale (08) – Ul-is, d aseṭṭaf. Toutes ces expressions idiomatiques 
décrivent une personne mauvaise, jalouse et prompte à faire le mal, tandis 
que dans (09) – Ul berriken, ma tzerɛeḍ deg-s ccer, ad yemɣi « Dans un cœur 
mauvais, le mal prend facilement racine. » (Mahrazi, 2017, p. 218) souligne 
que le mal s’enracine facilement dans un cœur mauvais. 

Les Kabyles disent, aussi, (10) – Ul-is, d agris aberkan « Son cœur est du givre 
noir ». Cette expression est utilisée pour décrire une personne qui est dure, 
méchante et dépourvue de compassion ou de pitié. En se focalisant sur la 
couleur noire dans cette expression, on peut comprendre que le terme « agris 
aberkan » (givre noir) est utilisé pour symboliser la nature froide et insensible 
de cette personne. La couleur noire renforce l’idée d’obscurité, de froideur 
et de dureté, évoquant une absence de chaleur émotionnelle. L’expression 
suggère que le cœur de cette personne est comparé à de la glace noire, ce qui 
implique qu’elle est incapable de ressentir de l’empathie ou la compassion 
envers autrui. L’usage du noir ici souligne l’absence de lumière, de chaleur et 
de douceur dans son comportement, donnant ainsi l’image d’une personne 
sans émotion positive. 

Dans une autre expression idiomatique kabyle, la couleur noire est associée 
à une autre partie du corps humain aqerru (tête), qui est le centre de la pensée, 
des idées et du travail psychique, ce qui renvoie à l’image métaphorique 
de la ruse. Cela est attesté dans l’expression aberkan uqerru (tête noire), une 
connotation à l’être humain qui est rusé. Cette expression présente plusieurs 
variantes, selon le contexte de son apparition dans le discours. D’où, nous 
avons  : 

(11) – Aberkan uqerru, (seḥq it, ulac ddaɛwessu), «  méchant, 
injuste, ingrat (noir de tête). (DALLET, 1982, p. 672) c’est un 
homme comme les autres, ni plus saint, ni plus digne, pourquoi, 
prendrait-on avec lui des ménagements spéciaux  ? (Créature à 
tête noire, écrase-la  : cela ne porte pas malheur.) (Dallet, 1982, 
p. 765)
(12) – Ur ttamen aberkan uqerruy deg ddunit, «  ne fais confiance 
à personne (tous les hommes ont les cheveux noirs) l’homme, 
quel qu’il soit ne mérite pas confiance. » (Dallet, 1982, p. 46) 
(13) – Ulac lxir deg uberkan uqerruy, xenq ay azrem  ! «  il n’y 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

76                                                                                                    

a pas de reconnaissance à attendre de l’homme quel qu’il soit  ! 
étrangle-le, serpent  ! (Tiré d’une histoire connue.). » (Dallet, 
1982, p. 46)
(14) – Ulac laman deg uberkan n uqerruy, xneq a azrem. « Il 
n’y a pas de confiance avec celui qui a la tête (les cheveux) 
noire, étrangle, ô serpent  ! » (On ne peut attendre aucune 
reconnaissance de quiconque  !)

Dans d’autres expressions, l’usage de la couleur noire est pour décrire 
des situations difficiles, pénibles ou des moments de crise. Par exemple, 
(15) – Yesɛedda ussan (d) iberkanen « Il a enduré des jours noirs. », indique que 
quelqu’un a vécu des jours très durs et éprouvants, tandis que (16) – D ussan 
iberkanen « C’est des jours noirs », décrit un temps de crise, des moments très 
difficiles. Nous retrouvons la même valeur sémantique de la couleur noire 
dans  : (17) – D lbaṭel aberkan. « Ceci est une injustice noire. » et (18) – Ad txelṣeḍ 
lexlaṣ aberkan. « Tu vas payer (action de payer) noir. ». Dans cette dernière 
expression, l’unité lexicale « aberkan » peut être remplacée par le nom d’un 
animal « iḍan, iqjan » (chiens) sans altération de sa valeur sémantique, Ad 
txelṣeḍ lexlaṣ (n) yiḍan (yiqjan). Littéralement « Tu vas payer (action de payer) 
des chiens.) ». Dans ce cas, l’image rhétorique obtenue avec l’usage des unités 
lexicales « aberkan » et « iḍan » est identique.

Dans certaines expressions, il y a exploitation des noms d’animaux 
associés à la couleur noire pour renforcer leur signification pour avoir le 
sens du caractère dur, sans pardon d’une personne (interlocuteur) et/ou 
d’une situation pénible et dure vis-à-vis du locuteur. Il faut noter que dans 
la culture kabyle, un animal ayant la couleur noire, « amcic, aqjun, awtul, uccen 
… » (chat, chien, lapin, chacal…), est associé à un mauvais augure. Par 
exemple, l’expression (19) – Ad iyi-ččen yeqjan iberkanen ! « Les chiens noirs vont 
me dévorer. » et l’expression (20) – Ad iyi-ččen iyuzaḍ iberkaken ! « Les coqs noirs 
vont me dévorer » utilisent respectivement les métaphores des iqjan iberkanen 
(chiens noirs) et « iyuzaḍ iberkanen » (coqs noirs) pour décrire des personnes 
impitoyables. 

Et dans l’expression idiomatique suivante (21) – Bru-as s uqjun aberkan 
« Répudie-la avec un chien noir ». Cette expression transmet l’idée d’une 
séparation émotionnellement froide et insensible. L’utilisation du terme 
« uqjun aberkan » (chien noir) ajoute une connotation négative à l’action 
de répudiation, en associant celle-ci à un animal souvent perçu comme 
indésirable ou méprisable. L’expression suggère que l’homme rejette 
sa femme de manière brutale et sans compassion, comme si elle n’avait 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

77                                                                                                    

aucune valeur. Elle met en avant l’idée d’un détachement total de la part de 
l’homme, soulignant ainsi un manque de considération et d’émotion envers 
sa partenaire.

Dans certaines expressions, on utilise la couleur noire pour décrire une 
qualité physique. Par exemple, (22) – «  D tizizwit i iberriken, tettaǧǧa-d tamment, 
il n’y a pas que l’apparence qui compte (bien que noire, l’abeille donne le miel).  » (Dallet, 
1982, p. 503), qui présente une variation (23) – «  Ulamma berriket tzizwit, 
tamment-is zidet, il ne faut pas juger sur la mine  : l’abeille est brune, mais son miel est 
bon.  » (Dallet, 1982, p. 46). Ces deux expressions soulignent qu’il ne faut 
pas se contenter de juger les apparences, car, même si l’abeille est noire, 
elle produit du miel. Dans ce cas, la couleur noire est utilisée pour illustrer 
l’idée que l’apparence ne reflète pas nécessairement la valeur ou les qualités 
intrinsèques. 

Pour l’expression (24) – Akli berrik, rnant-as ticrad « le nègre est noir, elles 
lui ont encore ajouté des tatouages », la couleur noire est associée à la notion 
de laideur et de ridicule. C’est la portraitiste qui représente celui qui fait des 
dépenses inutiles pour se faire remarquer en utilisant l’image d’un «  nègre  » 
(un individu au teint noir) à qui on a encore ajouté des tatouages. De sorte 
que cela souligne plutôt la personne qui, pour se rendre visible, adopte 
excessivement des comportements inappropriés.

(25) – Ussan-d leḥbab i k-yiffen, teqqimeḍ a win berriken ! « Ils sont arrivés 
des amis qu’on a préférés à toi et tu restes pour compte, pauvre noiraud  ! » » (Dallet, 
1982, p. 299)  : Ici, la couleur noire est utilisée pour désigner quelqu’un de 
malchanceux. L’expression décrit une situation où des amis sont préférés à 
une autre personne qui se retrouve mise de côté, symbolisée par le terme 
«  win berriken  » (pauvre noiraud). La couleur noire est associée à un état de 
désavantage ou de tristesse.

(26) – Ay adfel mellulen, mel-iyi d acu ara k-yesberken  ! « ô neige blanche, dis-
moi ce qui peut te rendre noire  ! »  : dans cette expression, la couleur noire 
est utilisée pour représenter un changement négatif  ou une trahison. Elle 
exprime sa perplexité face à l’idée que la confiance en quelqu’un puisse être 
altérée ou refusée, en comparant cette situation à de la neige blanche qui se 
demande ce qui pourrait la rendre noire. La couleur noire est associée à un 
événement inattendu ou indésirable.

De plus, l’usage de la couleur noire dans les expressions idiomatiques 
peut représenter des aspects négatifs, tels que le péché, les fautes graves 
ou les interdictions. La couleur noire est associée à la négativité morale, à 
la corruption et à l’interdit, ce qui renforce le caractère répréhensible ou 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

78                                                                                                    

dangereux des actions décrites. Comme il est exprimé dans l’expression 
(27) – D leḥram d aseṭṭaf  ! «  (Violer un interdit est une noire chose  !)  : «  se dit 
pour défendre formellement une chose ou faire une recommandation solennelle). « Prenez 
garde  ! »  » (Dallet, 1982, p. 337). Cette expression met en évidence la notion 
de transgression ou de violation d’un interdit. En qualifiant cette action de 
«  chose noire  », on souligne sa nature négative et prohibée. Le noir ici est 
utilisé pour représenter la nature interdite et sombre. Et dans l’expression 
(28) – D leḥram d aseṭṭaf  i iseḍfen tigerfiwin ! « C’est le péché noir qui a noirci 
les corbeaux » «  Attention à ne pas commettre une faute grave comme celle qui a fait 
des corbeaux devenir noirs  !  ». Dans cette expression, le noir sert à décrire une 
faute grave. Les corbeaux deviennent noirs en raison de cette faute, ce qui 
implique que commettre une telle erreur est associé à quelque chose de 
sombre, de répréhensible. Le noir symbolise ici la conséquence néfaste ou le 
résultat regrettable d’une action incorrecte.

Et enfin, l’expression (29) – Am tebrek n yiccer. « Comme la noirceur de 
l’ongle. »  : Dans cette expression, la couleur noire est utilisée pour représenter 
quelque chose de négligeable ou de très petit. L’expression compare la taille 
ou l’importance de quelque chose à la noirceur de l’ongle, ce qui suggère qu’il 
est insignifiant ou minuscule. Mais il renvoie aussi à la finalité douloureuse 
d’une erreur commise. 

Dans les expressions idiomatiques kabyles, la couleur noire est associée 
à des connotations négatives. Elle évoque des aspects sombres, pessimistes 
ou mélancoliques d’une situation. De plus, elle sert à décrire des traits de 
personnalité négatifs, tels que la malveillance, la jalousie, la haine et la 
méchanceté. Elle est liée à l’absence de lumière, de chaleur émotionnelle 
et de compassion. La couleur noire est également associée à des situations 
difficiles ou pénibles, ou à des moments de crise, renforçant ainsi le sens 
de dureté, d’absence de pardon et de caractère impitoyable. Certaines 
expressions utilisent la couleur noire pour illustrer l’idée que l’apparence ne 
reflète pas nécessairement la valeur ou les qualités intrinsèques. Cependant, 
il est important de noter que ces connotations négatives de la couleur noire 
sont propres aux expressions et aux croyances de la culture kabyle et peuvent 
varier dans d’autres contextes culturels.
4.2.2. Le blanc « Amellal, acebḥan  » « imlul, icbiḥ »

Le blanc symbolise la pureté, la propreté, la vertu et la paix (colombe 
blanche), mais aussi, la mort (la couleur du linceul  : le tissu avec lequel 
nous couverons les morts). Le blanc représente la vie spirituelle. Il symbolise 
aussi « l’honnêteté et la droiture » […], mais aussi la naïveté et l’absence de 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

79                                                                                                    

haine et de rancune (Tilikete, 1999, p. 207). Anciennement, «  la blancheur 
(bouyoudha) était associée à la beauté ». Plus une femme est blanche et forte, plus 
elle a de chances de trouver un mari, ce qui entraîne deux conduites subséquentes  : le gavage 
et la réclusion. La blancheur est également une métaphore littéraire de la beauté et de la 
féminité  » (Chebel, 1995, p. 73).

En effet, l’utilisation des couleurs « amellal » et « acebḥan » (blanc) revêt 
une symbolique profonde dans la langue kabyle, se manifestant fréquemment 
dans les expressions idiomatiques. Celles-ci fournissent des exemples concrets 
de l’utilisation métaphorique du blanc, démontrant ainsi sa valeur sémantique 
au sein de la culture kabyle. Voici quelques-unes de ces expressions qui 
mettent en évidence les diverses connotations associées à cette couleur  :

L’expression (30) – D amellal wul-is « Son cœur est blanc » peut être 
formulée de différentes manières pour exprimer la même idée. On peut la 
retrouver sous la forme verbale (31) – Mellul wul-is « Son cœur est blanc », 
la forme non verbale avec thématisation (32) – Ul-is, d amellal « Son cœur, 
c’est du blanc », ou la forme verbale avec thématisation (33) – Ul-is, mellul 
« Son cœur, il est blanc ». Toutes ces formes se traduisent littéralement en 
français par « Il a le cœur blanc » ou « Son cœur est blanc ». Elles désignent 
toutes l’idée de «  Cœur purifié, lavé de tout sentiment de haine et de jalousie. Être de 
bonne foi, ne pas être jaloux, sans rancunes. Avoir de bonnes intentions. » (Mahrazi, 
2017, p. 217). C’est-à-dire, elles évoquent un cœur purifié, dépourvu de tout 
sentiment de haine, de jalousie et de rancunes. Ces expressions utilisent le 
nom « ul » (cœur), qui est le siège des émotions, associé au nom « amellal » 
pour lui conférer une valeur sémantique et/ou symbolique de cœur purifié. 
Cela indique une personne de bonne foi, sans intention malveillante.

De même, dans d’autres expressions kabyles, on fait usage des noms 
d’autres parties du corps humain, tels que « iɣil » (bras) et « afus » (main). Ces 
termes sont liés à l’effort physique et au travail en général. Ils sont associés 
au nom « acebḥan » pour lui conférer une valeur symbolique positive. Par 
exemple, (34) – D ucbiḥ iɣil « Son bras est bon » signifie « Il est très habile » 
et (35) – D ucbiḥ n ufus « Sa main est bonne » exprime également une grande 
habileté. L’utilisation du terme « acebḥan » pour désigner le bras et la main 
souligne la qualité et l’efficacité de la personne dans ses actions, en mettant 
en avant ses compétences et ses capacités. De plus, dans l’expression (36) 
– Iɣil-is, d ucbiḥ « Son bras est bon », elle désigne une personne sérieuse et 
constante dans son travail, une personne travailleuse (Mahrazi, 2017, p. 311).

Dans ces expressions, la figure de style exploitée est la métaphore. La 
métaphore consiste à utiliser un terme, tel que « blanc » ou « acebḥan », pour 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

80                                                                                                    

décrire une caractéristique ou une qualité spécifique d’une autre entité, 
comme le cœur, le bras ou la main. Elle fait intervenir ces parties du corps et 
les associe à la couleur blanche, symbole de pureté, de qualité supérieure et de 
positivité, pour donner lieu à des images métaphoriques mentales positives, 
notamment  : 1 - la pureté et l’absence de sentiments négatifs, tels que la 
haine, la jalousie et les rancunes. Cette métaphore permet de véhiculer l’idée 
d’une personne honnête, sans intentions malveillantes, et dotées de bonnes 
intentions. 2- et de l’excellence, de l’habileté et de la constance de la personne 
concernée. Ainsi, en recourant à la métaphore du blanc, elles transmettent 
l’idée d’une compétence et d’une efficacité remarquables dans les actions 
menées par ces personnes.

Il y a, aussi, des expressions idiomatiques qui combinent le nom de 
la couleur « amellal » avec un nom d’un animal, pour avoir une image 
métaphorique et/ou une symbolique fortement positive. Comme c’est le cas 
dans l’expression (37) – Yeɣra fell-as uyazid (d) amellal. « Le coq blanc lui a 
crié.  », qui est utilisée pour donner une image métaphorique utilisée pour 
décrire une personne dont les affaires marchent merveilleusement bien grâce 
à un simple bon présage d’un oiseau blanc. Elle suggère que la personne a 
atteint un haut niveau de satisfaction et de stabilité, symbolisé par l’oiseau 
blanc, généralement associé à des présages positifs. C’est une métaphore 
qui crée une image vive dans l’esprit du locuteur avec l’association de la 
personne aux qualités attribuées à « ayaziḍ amellal ». Cela renforce l’idée 
que les affaires de la personne sont parfaitement réglées et que sa situation 
est favorable. Tandis que, dans l’expression (38) – Azger amellal d tassemt akk. 
« Le bœuf  blanc est plein de graisse.  » exprime l’idée que les apparences 
peuvent être trompeuses. Elle avertit que la pureté extérieure, symbolisée par 
« azger amellal », peut cacher des intentions ou des réalités moins honorables, 
représentées par « tassemt ». Une telle métaphore nous invite à ne pas nous 
fier à la seule apparence des choses, mais à adopter une approche plus 
critique afin de voir au-delà de la surface à la recherche du véritable sens 
des choses. Elle nous met en garde contre le jugement simpliste porté sur les 
personnes, les situations ou les choses, en se fondant sur la seule apparence la 
plus évidente qui nous est présentée.

Il est possible que la teinte « amellal » apparaisse dans certains dictons 
kabyles en association avec des termes décrivant des éléments naturels, 
tels que « ussan » pour désigner une période donnée, ou encore « adfel » 
évoquant une époque bénie, synonyme de prospérité, de beauté naturelle et 
de circonstances propices. Constaté dans les expressions suivantes  :



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

81                                                                                                    

(39) – D ussan imellalen « C’est des jours blancs », présente une variation 
en forme verbale en recourant au verbe d’état « Mellul » (être blanc), (40) 
– Mellul-it wussan-is. (Dallet, 1982, p. 497) « Ses jours sont blancs ». Ces 
expressions utilisent la couleur blanche, en s’appuyant sur une métaphore, 
pour symboliser les bons jours ou le beau temps. L’expression implique une 
période de bonheur, de prospérité ou de chance. L’expression suggère que la 
personne se trouve dans une situation favorable et confortable.

Dans l’expression (41) – D tamellalt am udfel, awer tegg, awer teftel1 « Elle 
est blanche comme de la neige, peu importe qu’elle ne sache ni pétrir ni 
rouler », il y a une comparaison entre la blancheur de la peau d’une femme 
et la neige. La première partie de l’expression, D tamellalt am udfel « Elle est 
blanche comme la neige », il y a une comparaison entre la blancheur de la 
peau d’une femme et la neige. En effet, la première partie de l’expression D 
tamellalt am udfel « Elle est blanche comme la neige » signifie que la blancheur 
de la personne visée est particulièrement pure et lumineuse, la neige étant 
utilisée comme symbole de pureté, de douceur et de clarté.

Tandis que dans la seconde partie de l’expression awer tegg, awer teftel « peu 
importe qu’elle ne sache ni pétrir ni rouler », il y a une mise en avant de 
l’incapacité de la personne à pétrir ou rouler. Cette partie indique également 
un champ sémantique supplémentaire, puisque pétrir et rouler sont des 
activités qui, à l’aide des mains, permettent de façonner des objets, influant 
ainsi sur le niveau de beauté d’une personne, en tant qu’apparence physique 
innée et naturelle. En décrivant la personne comme incapable de maîtriser 
ces compétences, l’expression met en valeur l’idée d’une beauté pure et 
authentique qui ne dépend pas de compétences spécifiques.

En combinant ces deux éléments, l’expression crée une image visuelle 
saisissante d’une blancheur éclatante et pure, semblable à la neige, non 

1. Dans l’expression (41) - D tamellalt am udfel, awer tegg, awer teftel «Elle est blanche comme de la 
neige, peu importe qu’elle sache pétrir ni rouler», les deux verbes «egg» (pétrir) et «ftel» (rouler) 
posent un problème lors de leur traduction littérale. Dans ce cas, les deux verbes peuvent être 
à la forme passive ou active. Ainsi, nous avons deux traductions littérales possibles : 1. «Elle est 
blanche comme la neige, sans qu’elle ne soit pétrie ni roulée.» et 2. «Elle est blanche comme 
de la neige, peu importe qu’elle sache pétrir ni rouler.»
Pour déterminer la traduction la plus plausible de l’expression (41), nous la comparons à 
d’autres expressions idiomatiques kabyles présentant des similitudes sémantiques. Nous 
proposons les expressions suivantes : 1. «Ad tnneḥneḥ, awer tɛebbi.» (Qu’elle pousse des petits 
grognements, sans qu’elle porte sur son dos.) et 2. «Ad tderder, awer tarew.» (Qu’elle prend du 
poids, sans qu’elle ait enfanté.)
Ces expressions visent à souligner que seule l’apparence compte. En se basant sur cela, la forme 
active est privilégiée dans le cas de l’expression (41), et la traduction 2 est la plus plausible.



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

82                                                                                                    

altérée par le processus de pétrissage ou de roulage. Cette figure de style 
illustre une beauté naturelle et innée, indépendante des compétences ou des 
artifices susceptibles de la dissimuler. Elle met en avant la valeur intrinsèque 
et la pureté de l’objet ou de la personne décrite, soulignant que sa beauté 
réside dans sa nature même, sans nécessiter de manipulations externes.

De même, il y a usage de « adfel » (neige) associé à sa couleur « amellal » 
dans l’expression (26) – A adfel mllulen, ml-iyi d acu ara k-yesberken., « ô neige 
blanche, dis-moi ce qui peut te rendre noire  !  » (Dallet, 1982, p. 497). Cette 
expression exprime la confiance et la fidélité. La neige blanche « adfel amellal » 
est utilisée comme métaphore pour représenter une personne en qui l’on a 
confiance et à qui l’on n’a aucune raison de la détrier. Cela implique qu’il n’y 
a aucune raison de remettre en cause cette confiance.

(42) – Yuɣal wakli d amellal. « Un nègre/ noiraud est devenu blanc.  », cette 
expression suggère que la transformation d’un noir ou un noiraud « akli », qui 
est initialement associée à une couleur de peau sombre. En utilisant l’image 
d’une personne de couleur qui devient blanche « amellal », l’expression 
évoque un changement drastique, une transformation impossible ou contre 
nature. C’est une idée absurde ou irréalisable, correspondant à une situation 
considérée comme une utopie ou une aberration. Elle pourrait également 
servir à remettre en cause la légitimité ou la possibilité d’un projet ou 
d’une proposition, d’un événement susceptible de se produire ou d’advenir, 
ou d’un projet ou d’un événement suspecté d’être à la fois contradictoire 
et impossible. Elle pourrait donc encore fonctionner pour critiquer ce qui 
est une proposition, une idée, une prétention soupçonnée d’être aberrante, 
inextricable, irrecevable ou tout simplement impossible, irréaliste ou 
déplacée par rapport à une nécessité d’ordre pragmatique, rationnel et d’un 
moment. La couleur blanche peut être interprétée comme symbolisant un 
changement radical vers le sens positif, une transformation ou une inversion 
vers de bonnes caractéristiques, de valeurs ou de situations positives qui sont 
impossibles. Cela implique que le passage d’un nègre à une peau blanche est 
perçu comme un changement extrême, voire impossible.

Enfin, cette expression (43) – Yedder ɣef  ufareẓ (d yi)mellal. « Il vit avec le 
jaune et le blanc d’œuf.  », c’est une «  allusion à une anecdote  » (Dallet, 1982, 
p. 231). Elle utilise les deux composants de l’œuf  : 1- « afareẓ » (le jaune), la 
partie la plus riche et la plus nutritive de l’œuf. Il symbolise généralement 
l’idée d’opulence et de profusion alimentaire. Et 2 - « amellal » ou « imelli » 
(le blanc), qui représente la partie de l’œuf  moins riche et moins nourrissante, 
c’est-à-dire le blanc d’œuf. Il évoque une alimentation plus limitée et moins 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

83                                                                                                    

abondante. Il faut noter que cette partie de l’œuf  est nommée par une 
métonymie, partie pour le tout, voir sa couleur blanche, et qui a servi à son 
tour pour nommer l’œuf  en kabyle « tamellalt »2. Et, pour cela, nous attestons 
cette variante de l’expression, par homonymie entre « imelli » et « tamellat » 
dans ce contexte plus précisément : Yedder ɣef  ufares (n u)mallal. « Il vit 
avec le jaune d’œuf. » Et que ce soit l’ensemble de deux composants qui 
donnent l’œuf  « tamellalt », ou que ce soit le jaune d’œuf  « afraes mellal » 
malgré sa richesse en nutriments, que ce soit l’un ou l’autre, correspond à 
une alimentation de quantités très limitées consommées par la personne 
mentionnée. En décrivant quelqu’un comme vivant uniquement avec le 
jaune de l’œuf  ou avec l’œuf  complète, l’expression suggère ironiquement 
qu’il ne mange pas beaucoup, qu’il a une alimentation limitée ou qu’il a peu 
d’appétit. Cette expression met en évidence le contraste entre les couleurs 
riches et abondantes du jaune et la simplicité légère du blanc pour souligner 
l’idée que la personne en question a une alimentation restreinte ou une 
appétence modérée.

Il est important de noter que l’ironie constitue un élément clé de cette 
expression. Elle est utilisée pour souligner, de manière humoristique, le 
comportement alimentaire de la personne et ne doit pas être interprétée de 
manière péjorative ou discriminatoire.

En résumé, la couleur blanche « amellal, acebḥan » est utilisée de manière 
métaphorique dans les expressions kabyles pour représenter la pureté, l’aisance 
d’une situation, l’habileté, le sentiment noble, la confiance, la prospérité, la 
beauté naturelle et une bonne apparence physique. Ces expressions créent 
des images mentales positives et véhiculent des valeurs culturelles profondes, 
en contraste avec celles générées par l’utilisation de la couleur noire « aberkan, 
aseṭṭaf ».

4.2.3. Le bleu-vert « azegzaw »
Selon Basset, «  les dialectes berbères, en général, confondent le bleu et le 

vert et ne possèdent qu’une seule racine pour désigner ces deux couleurs  » 
(1896, p. 81). Le bleu « azegzaw » trouve sa place dans les expressions 
idiomatiques kabyles, offrant ainsi un aperçu captivant de sa symbolique et de 
ses connotations, oscillant entre le positif  et le négatif. Cette couleur évoque un 
monde de significations et de riches nuances, qui illustre fondamentalement 

2. Selon Abrous et Chaker (2013 : 5709), « En raison de sa valeur nutritive, l’œuf  est considéré comme 
un aliment de choix pour les malades, les circoncis et surtout les accouchées qui, durant 30 à 40 jours, en font 
une large consommation. Pour ces mêmes raisons, les œufs constituent en Kabylie, par exemple, un plat offert aux 
très proches en signe d’affection. » 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

84                                                                                                    

l’identité culturelle kabyle. En explorant le symbolisme du bleu, nous pourrions 
mieux comprendre et analyser les connexions colorimétriques et culturelles, 
autant que le sens caché d’une tradition langagière particulièrement riche du 
point de vue des symboles qui la fécondent.

Prenons, par exemple, l’expression (44) – «  Yesɛedday fell-as lbaṭ�el 
azegzaw.  » (Dallet, 1982, p. 56) « Il lui fait endurer une injustice bleue. » (Il 
lui fait subir les pires misères.). Cette expression utilise la couleur bleue de 
manière figurée pour symboliser une injustice extrême ou une souffrance 
intense. Ce qui va dans le sens préconstruit par l’adjectif  « azegzaw », qui 
individue en ornant le propos d’une intensité notable, très présente ici. Le 
bleu, qui évoque habituellement la paix et la tranquillité, s’associe ici à la 
connotation négative de la douleur et de la souffrance prolongée. La souffrance 
infligée à cet individu est bien extensive, cela s’appelle une métaphore. Cette 
précédente expression présente plusieurs variations  : 1. Par la substitution du 
nom de la couleur « azegzaw » (bleu) par « aberkan » (noir) ou « azewwaɣ » 
pour avoir (45) – « Yesɛedday fell-as lbaṭel aberkan/azewwaɣ » (Il lui fait 
endurer une injustice noire/rouge). 2. Par des changements de la structure 
morphosyntaxique de l’expression pour avoir une forme non verbale (17) – 
« D labaṭ�el aberkan… » et (46) – «  D labaṭ�el azewwaɣ  »(Dallet, 1982, p. 56) 
« C’est une injustice noire/ rouge » pour signifier «  une intense misère  ».

Une autre expression, (47) – Akken i s-yenna waqqur  : ur ttamen 
azberbur ma ibur, ama zegzaw ama yeqqur., «  comme dit le rossignol  : ne 
fais pas confiance à la vigne sauvage, qu’elle soit verte ou sèche  ! (de l’histoire 
du rossignol qui avait chanté toute la nuit sans s’apercevoir qu’une vrille de 
vigne s’était enroulée autour de sa patte) » (Dallet, 1982, p. 673), met en garde 
contre la confiance accordée à des choses qui peuvent sembler attrayantes ou 
inoffensives, mais qui peuvent finalement causer des problèmes. L’utilisation 
de la couleur « azegzaw » pour décrire la vigne suggère une apparence 
attrayante ou séduisante, tandis que la mention de la vigne sèche met l’accent 
sur le fait qu’elle peut être tout aussi dangereuse ou trompeuse. À ce titre, 
l’expression met en évidence le besoin d’attention et de méfiance, quelle que 
soit l’apparence dont certains prennent garde. Cette comparaison soulève la 
question de la méfiance suscitée par la fausse impression qu’offrent certains 
apparents yeux pleins de luminosité.

Dans une autre expression, (48) – Ad ireɣ uzegzaw ɣef  uquran, «  les bons 
paient pour les mauvais (le vert brûlera sur le sec)  » (Dallet, 1982, p. 730). 
Cette expression est actualisée de deux manières, en deux variantes, sans 
altération de son sens non-compositionnel et/ou idiomatique. Elles sont 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

85                                                                                                    

comme suit  : (49) – Yegla uzegzaw s uquran « Le vert prend par la même 
occasion par le sec » et (50) – Yedda uzegzaw d uquran « Le vert et le sec se sont 
suivis ». Elles servent à désigner une approche selon laquelle l’on considère 
ou traite indifféremment différents éléments, personnes ou situations, sans 
tenir compte de leurs spécificités ou de leurs différences. Cela peut passer 
par une généralisation abusive ou une trop grande simplification du réel, 
souvent perçue comme une approche unilatérale ou simpliste. La figure de 
style utilisée dans cette expression est une métaphore. On utilise l’image d’un 
« azegzaw » (vert) qui s’enflamme simultanément avec un « aquran » (sec) 
pour décrire une situation où les conséquences négatives ou les reproches 
injustes sont injustement imputés à des individus qui n’ont rien à voir avec 
les actions en question. Cette métaphore repose sur une opposition entre le 
« azgzaw » (vert), qui représente la fraîcheur, la vitalité ou l’innocence, et le 
«  sec  », qui évoque la stérilité, l’aridité ou la culpabilité. Elle parvient alors 
à donner une forme visuelle frappante à l’idée de généralisation erronée et 
de confusion. 

Dans ces mêmes expressions, il y a une personnification de la couleur 
bleue. Cette dernière devient un agent qui « mène » ou « dirige » une action, 
soit « passer le sec ». Cette personnification confère une qualité vivante ou 
active à la couleur bleue, la décrivant comme capable de guider ou de diriger 
une action. Cela renforce l’effet expressif  et crée une image visuelle plus forte 
dans l’esprit du lecteur ou de l’auditeur.

Cependant, toutes les connotations associées à la couleur bleue ne sont 
pas positives dans ces expressions idiomatiques kabyles. Dans l’expression 
(51) – Azemṛ�aq n wallen yuɣ aẓ�ar si teryel, «  l’homme aux yeux bleus à une 
ogresse dans son ascendance  » (GENEVOIS, 1963, p. 9), nous trouvons une 
caractéristique particulière de l’homme aux yeux bleus que nous rattachons à 
une ogresse présente dans son ascendance. La couleur bleue des yeux apparaît 
ici comme un trait distinctif, associant l’individu à une origine donnée ou à 
une lignée.

Il convient de noter que les significations symboliques du bleu que j’ai 
mentionnées précédemment peuvent également s’appliquer ici, mais dans 
un contexte différent. Dans cette expression, la couleur bleue des yeux sert à 
établir un lien généalogique avec une ogresse. L’emploi de cette couleur peut 
donc être interprété comme une caractéristique distinctive associée à une 
origine particulière ou à une descendance spécifique.



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

86                                                                                                    

Dans cette expression, l’ogresse en arrière-plan de l’ascendance du 
«  grand bleu  » donne sens à une métaphore en mettant en avant une 
possible influence des traits d’ascendance en question.

De la même manière, l’expression « un homme aux yeux bleus est 
toujours prêt à vous berner » (GENEVOIS, 1963, p. 9) attribue au 
bleu une signification négative. L’expression ressemble d’ailleurs à un 
stéréotype  ; on pourrait penser un sous-texte construisant l’idée que 
le porteur de l’accessoire visuel de l’azur des prunelles tendrait à être 
trompeur, ou quelque peu malhonnête. Là aussi, on semble à la portée 
d’une généralisation assez simple, fondée sur un élément physique. En 
somme, l’homme à l’apparence de son regard aux iris bleus ne semble 
guère de qui on pourrait attendre la franchise, tant la ruse est supposée 
faire partie de son comportement habituel.

Concernant la figure de style présente dans cette expression, on 
peut identifier une hyperbole. Dans ce cas, l’affirmation selon laquelle 
« un homme aux yeux bleus est toujours prêt à vous berner » est une 
hyperbole qui amplifie l’idée que toutes les personnes aux yeux bleus 
sont intrinsèquement trompeuses. Cela fait référence au conte de 
l’ogresse trahie par le jeune homme aux yeux bleus.

Finalement, ces expressions idiomatiques sont révélatrices de la 
diversité des usages et des significations de la couleur bleue dans la 
culture et la langue kabyle. Elles mettent en évidence la richesse des 
symboles et, surtout, des significations associées à ce bleu coloré et au 
bleu « bonne santé ». La métaphore, la personnification et l’hyperbole 
sont des figures de style introduites pour renforcer l’impact expressif, ce 
qui permet de transmettre des significations ou des messages culturels 
sur la souffrance, la méfiance, les conséquences et les caractérisations 
comportementales et affectives.
4.2.4. Le rouge « azewwaɣ », « izwiɣ  »

En kabyle, l’usage du rouge comme couleur source dans les expressions 
idiomatiques peut évoquer des significations figurées variées. Elles renvoient 
à des valeurs sémantiques telles que  : la gravité, la souffrance, le malheur, la 
lâcheté, la colère, les accusations infondées ou encore le désir de vengeance. 
Ces nuances témoignent de la richesse et de la complexité des significations 
attribuées à la couleur rouge dans la culture kabyle. C’est ce que nous 
constatons dans ce qui suit  :



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

87                                                                                                    

Dans une première expression, (53) – Ibubb ini azewwaɣ. « Il s’est mis sur le 
dos une pierre de foyer incandescente ». «  Il s’est chargé d’une affaire très grave, trop lourde 
pour lui  ». (Dallet, 1982, p. 03), le nom de couleur « azewwaɣ » (rouge) est une 
image puissante pour représenter une situation grave et difficile à gérer. La 
couleur rouge est souvent associée à la chaleur brûlante, à l’intensité, ce qui 
renforce l’idée de la gravité de la situation. La pierre de foyer incandescente 
« ini azewwaɣ » symbolise la charge écrasante que la personne a acceptée 
ou subie. Dans ce cas, la valeur sémantique de « azewwaɣ » (rouge) vient de 
chaleur intense au point que la pierre devient rouge, renforçant ainsi l’idée 
de la gravité de la situation.

Dans cette expression, deux éléments sont comparés sans recourir à un 
outil de comparaison. Nous parlons de la métaphore, car la comparaison 
est implicite. Il y a un rapprochement entre une situation grave et une 
pierre de foyer incandescente. Cette figure du style permet ici de nommer 
concrètement (avec le terme « pierre de foyer incandescente ») ce qui est en 
jeu dans une situation de grande abstraction (une affaire grave). Dès lors, elle 
renforce la portée émotionnelle de la phrase en aidant à mieux saisir le poids 
qui pèse sur les protagonistes.

Nous avons la même valeur symbolique de « azewwaɣ » dans l’expression 
(46) – Wagi d lbaṭel azewwaɣ « Ceci est une injustice rouge » (DALLET, 
1982, p. 56), qui exploite la couleur « azewwaɣ » pour symboliser l’injustice 
flagrante. La dénomination de la couleur vient pour qualifier l’injustice, 
l’expression souligne l’aspect offensant, marquant et flagrant de la situation. 
Il faut noter que l’expression s’actualise avec la substitution de la couleur 
« azewwaɣ » avec « aberkan » pour exprimer le même sens idiomatique. 
Ainsi, nous disons (17) – Wagi d lbaṭel aberkan « Ceci est une injustice noire ». 
Comme elle peut s’actualiser en forme verbale (45) – Iɛedda fell-as lbaṭel 
azewwaɣ/ aberkan « Il a passé sur lui une injustice rouge/ noire ». Dans ces 
deux précédentes expressions, « lbaṭel azewwaɣ/ aberkan » (l’injustice rouge/ 
noire) contribuent à une métaphore qui permet de traduire une dimension 
émotionnelle forte à une situation d’injustice flagrante. Elle suggère que cette 
injustice est intense et profondément blessante. En utilisant cette figure de 
style, l’expression parvient à transmettre, de manière concise et évocatrice, 
l’idée d’une grande misère ou d’une injustice majeure subie par l’individu.

Dans l’expression (54) – Ur yettizwiɣ ara wudem-is « Son visage ne rougit 
pas », met en évidence l’absence de pudeur, la couleur « azewwaɣ » est utilisée 
de manière figurée pour représenter l’embarras ou la honte. Lorsqu’une 
personne est confrontée à une situation embarrassante ou à une action 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

88                                                                                                    

indécente, il est courant que son visage devienne rouge de gêne. Son système 
nerveux sympathique s’active. Cette activation entraîne une vasodilatation 
des capillaires du visage, en particulier des joues, parfois du cou et des oreilles. 
Le sang afflue plus rapidement dans ces zones, ce qui provoque une sensation 
de chaleur et une coloration rouge visible de la peau. C’est un phénomène 
souvent accompagné d’autres signes physiques, comme l’accélération du 
rythme cardiaque, une respiration plus rapide et une sensation de chaleur 
diffuse. Ainsi, l’absence de rougissement indique que la personne en question 
n’éprouve ni pudeur ni honte, même face à des situations ou à des actions 
qui, normalement, susciteraient ces émotions.

Cette expression fait appel à une litote, une figure de style qui consiste 
à exprimer une idée en recourant à une formulation atténuée ou négative 
pour en intensifier le sens réel. Dans ce cas, l’affirmation « Son visage ne 
rougit pas » exprime en réalité l’idée que la personne manque de pudeur. 
En utilisant une formulation négative, on souligne davantage le manque 
de rougissement, ce qui renforce le sentiment d’absence de pudeur chez la 
personne.

Cependant, la couleur rouge est utilisée dans l’expression (55) – Yuɣal 
d azewwaɣ (am tumatic) « Il est devenu rouge (comme une tomate) » pour 
évoquer le phénomène inverse, avoir de la rougeur du visage. Ce qui fait 
que cette expression met en évidence deux significations distinctes associées 
à la couleur rouge. D’une part, elle peut exprimer le sentiment de timidité, 
lié à la gêne qui provoque un rougissement du visage. D’autre part, elle peut 
également exprimer la colère, où le rougissement du visage est associé à la 
frustration ou à l’irritation. Nous notons que le segment de l’expression « am 
tumatic » (comme une tomate) peut être supprimé sans altération du sens non-
compositionnel et/ou idiomatique.

Dans ce contexte, la couleur rouge est polysémique. Elle résulte de 
deux métaphores distinctes, qui créent deux connotations différentes. Dans 
le premier sens, où « azewwaɣ » signifie éprouver la timidité ou la gêne, il 
s’agit d’une métaphore de la couleur. La couleur « rouge » est utilisée 
symboliquement pour représenter l’embarras ou la timidité, où le fait 
de rougir est une manifestation visible de cet état émotionnel. Et dans le 
deuxième sens, où « rouge » signifie éprouver de la colère, il s’agit également 
d’une métaphore de la couleur. Cette dernière est utilisée pour représenter la 
colère ou l’indignation, ou le visage qui devient rouge et dégage de la chaleur, 
une manifestation physique de cette émotion intense. Ainsi, la polysémie de 
« rouge » dans cette expression se transmet par l’usage de deux métaphores 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

89                                                                                                    

distinctes, qui transmettent les connotations de timidité et de colère. Ce 
qui lui confère un usage et une interprétation multiples selon le contexte et 
l’émotion exprimée par la personne concernée.

Dans d’autres contextes idiomatiques, l’usage de la couleur rouge s’éloigne 
de son association à la notion de chaleur, pour évoquer  :

Dans l’expression (56) – Yečča aksum-is d azewwaɣ « Il a mangé sa chair 
rouge », la couleur rouge est associée à l’image crue et violente de la chair vive. 
L’expression évoque une accusation injuste, presque comme si l’on arrachait 
ou détruisait quelque chose d’essentiel à la personne, action évoquée par 
l’usage du verbe manger. Le rouge, dans ce contexte, vient intensifier cette 
image en évoquant la chair vive, encore gorgée de sang, donc une blessure 
fraîche et brutale. Ici, le rouge devient un amplificateur de la violence et de 
l’injustice  : il rend la scène plus viscérale, plus choquante, en soulignant la 
gravité de l’attaque morale ou verbale. Dans ce contexte, la couleur rouge 
peut être substituée par la couleur bleu/vert qui a le sens de fraiche et/ou 
non cuit. Ainsi, nous disons (57) – Yečča aksum-is d azegzaw « Il a mangé sa 
chair bleu/verte ». 

En revanche, dans l’expression – «Ad k-yekteb s lmidad azeggaɣ ɛlaxaṭer ticraḍ 
s yidammen ! » Lit. Il va t’écrire avec de l’encre rouge, car les tatouages se font avec du 
sang. Il va t’avoir sérieusement à l’œil, il se souviendra de toi, car il t’en veut à mort.  » 
(Mahrazi, 2017, p. 67), utilise « lmidad azewwaɣ » (encre rouge) comme une 
métaphore filée exprimant la menace et la vengeance imminente. Le rouge, 
associé ici au sang et au tatouage, renvoie à une trace indélébile, à la mémoire 
durable et à l’intensité de la rancune. L’image véhicule l’idée que, comme 
un tatouage gravé au sang reste à vie, la vengeance promise sera inoubliable 
et sans répit. L’emploi de cette métaphore, renforcée par une métonymie 
implicite (le rouge désignant le sang), accentue la charge dramatique de 
l’avertissement et la gravité des conséquences encourues.

En somme, la symbolique de la couleur rouge dans l’idiomaticité kabyle 
renvoie à des significations distinctes. Il est utilisé pour évoquer la gravité, 
la lourdeur, la souffrance, la misère, la timidité, la colère, les accusations 
injustifiées et la menace vengeresse.
4.2.5. Le jaune « awraɣ », « iwriɣ  »

Le jaune occupe une place particulière en matière de valeur sémantique 
dans la phraséologie kabyle. Dans ce qui suit, nous allons explorer la 
symbolique du jaune à travers les expressions idiomatiques kabyles.

L’expression (58) – D taḍsa tawraɣt. « C’est un sourire jaune.  », 
«  Hypocrisie  » qui a le même sens que  : La iḍess taḍsa ni buzelluf (Dallet, 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

90                                                                                                    

1982, p. 183) « d’un rire de tête de mouton grillé » ou bien D taḍassa n buzelluf  
ɣef  lkanun «  un rire de tête de mouton grillant sur le feu. »(DALLET, 1982, p. 943).3 

La valeur sémantique de « awraɣ » (jaune) est associée à la fausse 
apparence, à la dissimulation. Dans ce cas, le jaune qui désigne une couleur 
qui est mise en rapport avec la tromperie, le traître. C’est pour parler du 
sourire de la personne que l’on dit qu’il est du même jaune, comme pour 
signaler une intention malveillante ou hypocrite. Dans cette expression, 
l’image symbolique est traduite par métaphore, puisque le sourire de la 
personne est comparé à son apparent jaune. Cette métaphore visuelle produit 
l’effet d’une image qui n’est pas aléatoire, suscitant la justesse de la réalité, au 
sens de l’illusion du sérieux, avec le sourire d’une personne qui a le sourire 
du trompeur.

Et dans l’expression (59) – Werraɣ lekfen-is. « Son linceul est jaunâtre » (Il 
est proche de la fin de ses jours, de la mort), la couleur jaune vient sous forme 
verbale, un verbe d’état, « Iwriɣ » (être jaune). Elle a reçu la symbolique liée 
à la fin de la vie et à la proximité de la mort. La valeur sémantique du jaune 
dans cette expression est bien celle de la dégradation, de la déchéance. Le 
jaune représente ici bien la détérioration, le déclin, et l’on peut dire que le 
jaune est parfois cette couleur qui rejoint la pâleur, le flétrissement (au sens 
physique), la maladie, en résumé, une forme d’affaiblissement. Autrement 
dit, cette couleur symbolise le passage d’une santé épanouie à une fin de vie 
moribonde. 

La figure de style présente dans cette expression est bien la métaphore, et le 
linceul est bien décrit comme jaune pour évoquer la condition de la personne 
dont le temps est compté. Le fait que l’expression choisisse de marquer la 
couleur jaune du linceul renforce donc l’idée de dégradation physique et de 
la proximité de la mort, et cette couleur jaune sert de symbole de l’ambiance 
funèbre dans laquelle l’on est  : une tristesse figée, une prémonition de la fin, 
lorsque le visage cadavérique se peint de jaune. Ainsi, l’usage du jaune dans 
cette expression offre une représentation visuelle puissante de la fragilité et de 
la mortalité de l’existence humaine.

Enfin, nous avons cette expression (60) – «  « Win yeččan ad yiwriɣ, win 
yesraḥen ad yizwiɣ ! » «  (que celui qui mange devienne pâle et que celui qui sent devienne 
rouge  ! (Plaisant  : quand une bonne odeur de cuisine éveille une grande envie de manger, 

3. Ces deux expressions idiomatiques font appel à une autre figure de style, la comparaison. En 
comparant le sourire jaune à un rire de tête de mouton grillé ou à un rire de tête de mouton 
grillant sur le feu, on accentue l’aspect négatif  et désagréable du sourire. Les références à la 
tête de mouton grillé renforcent l’idée d’une attitude hypocrite et peu sincère.



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

91                                                                                                    

mais qu’on n’y est pas invité). » (Dallet, 1982, p. 874) qui utilise la symbolique 
du jaune et du rouge, exprimés sous formes verbales « iwriɣ » (être jaune) et 
« izwiɣ » (rougir ou être rouge), pour exprimer le désir et la frustration liés à 
la nourriture et à l’odorat. La valeur sémantique du jaune et du rouge dans 
cette expression est associée aux émotions et aux sensations intenses.

Le jaune, dans ce contexte, symbolise le désir ardent de manger. Il est 
utilisé métaphoriquement pour illustrer une envie intense de nourriture. Cette 
envie qui peut rendre pâle celui qui la ressent. Tandis que le rouge symbolise 
la frustration ressentie lorsqu’on est privé de cette nourriture désirée. Ces 
deux images symboliques sont exprimées sous forme de biais d’hyperbole, 
en mettant en évidence les deux couleurs, le jaune et le rouge, de manière 
exagérée pour amplifier les émotions et les sensations. 

L’expression met en évidence l’idée d’une bonne odeur de cuisine qui 
éveille une forte envie de manger, sans pour autant inviter l’individu à se 
joindre au repas. Ainsi, le jaune et le rouge représentent les réactions extrêmes 
provoquées par cette situation plaisante. Le jaune évoque l’envie vorace qui 
pâlit celui qui la ressent, tandis que le rouge incarne la frustration qui fait 
rougir de colère ou de déception. 

4.3. Limites et perspectives
Le corpus mobilisé ne prétend pas à l’exhaustivité  : il rend compte d’un 

état d’usage attesté, susceptible de varier selon les zones, les générations et 
les situations d’énonciation. Un biais de collecte peut notamment résulter 
de la répartition géographique des enquêtes, du profil des locuteurs 
(âge, genre, degré de bilinguisme) et des registres privilégiés (familier, 
ironique, satirique), certains emplois étant moins facilement déclarés. 
En perspective, l’étude gagnerait à être prolongée par une collecte plus 
stratifiée et une comparaison avec d’autres variétés amazighes (chaouie, 
mozabite, touarègue, etc.), afin de distinguer ce qui relève d’un fonds 
symbolique partagé de ce qui tient à des dynamiques locales.

En combinant le jaune et le rouge, cette expression transmet de manière 
vivante les émotions intenses et contrastées associées au désir de manger et 
à l’insatisfaction de ne pas pouvoir le faire. Elle souligne l’importance de la 
nourriture et de ses plaisirs dans la vie quotidienne et met en évidence la 
puissance de la symbolique des couleurs pour communiquer des sentiments 
et des expériences humaines.

La couleur « awraɣ »(jaune), que ce soit sous la forme adjectivale ou 
verbale (verbe d’état), contribue au sens non compositionnel de l’expression 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

92                                                                                                    

idiomatique en question. Ainsi, les expressions idiomatiques kabyles, en 
s’appuyant sur des figures de style, telles que l’hyperbole, la métaphore et la 
personnification, ont reçu plusieurs significations symboliques. 

Conclusion
Pour conclure, cette recherche a porté sur la symbolique de la couleur 

dans les expressions idiomatiques kabyles intégrant des unités lexicales 
chromatiques. Le corpus comprend 60 expressions, recueillies en contexte 
lors d’échanges ordinaires, puis vérifiées et complétées à partir de sources 
écrites. L’analyse croisée des distributions quantitatives et des valeurs figurées 
met en évidence la forte productivité du noir et du blanc, ainsi que des emplois 
plus restreints du bleu/vert, du rouge et du jaune, dont les interprétations 
s’ancrent dans des représentations socioculturelles partagées.

L’analyse de ce corpus a révélé plusieurs points significatifs  : 
D’abord, en ce qui concerne le nombre d’occurrences, nous avons 

constaté que les formes adjectivales (non verbales) étaient majoritaires, soit 
42 expressions (70 %), contre 18 expressions à forme verbale (30 %). Cette 
distribution confirme que, dans la phraséologie kabyle, la dénomination de 
la couleur fonctionne souvent comme un marqueur immédiat d’évaluation 
et de catégorisation.

Ensuite, sur le plan qualitatif, l’étude montre que la valeur sémantique des 
unités chromatiques dépasse la simple perception visuelle  : chaque couleur 
porte une charge symbolique et axiologique, susceptible de varier selon 
l’expression, le contexte et la mémoire culturelle mobilisée.

Pour approfondir notre compréhension de la symbolique des couleurs dans 
les expressions idiomatiques kabyles et amazighes, il serait judicieux d’étendre 
cette étude à d’autres langues amazighes. Dans une perspective d’étude 
comparative qui pourrait tant enrichir les connaissances que contribuer 
à la compréhension des variations de la sémantique et de la symbolique 
chromatique dans les diverses cultures amazighes. Les langues amazighes 
constituent un champ propice à l’interrogation des perceptions et des usages 
des couleurs dans les expressions idiomatiques. En se projetant dans d’autres 
cultures, d’autres dimensions d’interprétation des couleurs pourraient faire 
leur apparition, rendant notre connaissance interculturelle plus fine. Le 
travail comparatif  pourrait encore mieux mettre à jour la symbolique des 
couleurs dans telles ou telles autres sociétés amazighes en partant de l’état des 
lieux des expressions idiomatiques et/ou phraséologiques.



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

93                                                                                                    

Enfin, en élargissant notre examen à d’autres cultures, de nouvelles 
dimensions de la symbolique des couleurs pourraient surgir, permettant 
ainsi d’approfondir notre connaissance interculturelle. Notre travail de 
comparaison pourrait aussi ouvrir davantage de fenêtres sur la symbolique 
des couleurs au sein des diverses sociétés amazighes, en s’appuyant sur l’étude 
des expressions idiomatiques et/ou phraséologiques.

Bibliographie
Abrous, D., & Chaker, S. (2013). Œuf. Encyclopédie Berbère, 35, 5709‑5715. https://doi.

org/10.4000/encyclopedieberbere.2800 
Aït Ali, B. (1987). Expression de la vie. Études et Documents Berbères, 2(1), 142-150. 

https://doi.org/10.3917/edb.002.0142
Basset, R. (1896). Les noms des métaux et des couleurs en berbère. Mémoires de la Société 

de Linguistique de Paris, 9, 58-92.
Brusatin, M. (1986). Histoire des couleurs. Flammarion.
Chaker, S., & Naït-Zerrad, K. (2010). Métaux (Noms berbères des-). Encyclopédie Ber-

bère, 31, p. 4915-4926.
Chakiri, M. (2007). Le figement en berbère  : Aspects syntaxique et sémantique [Thèse de 

doctorat, Université Paris-Descartes].
Chalaye, S. (2013). « Noir », « Nègre », « Homme de couleur »... Ces mots réducteurs 

de tête. Africultures, 92-93 (2), 32-41. https://doi.org/10.3917/afcul.092.0032
Chebel, M. (1995). Dictionnaire des symboles musulmans  : Rites, mystique et civilisation. 

Albin Michel.
Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales. (s. d.). Couleur  : Définition de cou-

leur. Consulté le 10 février 2025. https://www.cnrtl.fr/definition/couleur
Dallet, J.-M. (1982). Dictionnaire kabyle-français. Parler des Aït Mangellat. SELAF (So-

ciété d’Études Linguistiques et Anthropologiques de France).
El Adak, M. (2006). Le figement lexical en rifain  : Étude des locutions relatives au corps 

humain [Thèse de doctorat, INALCO].
Galand-Pernet. (1987). Blanc, lumière, mouvement. À propos de l’origine des termes de 

couleur en berbère. Littérature Arabo-Berbère, 16-17, 3-20.
Genevois, H. (1963). Le corps humain  : Les mots, les expressions. FDB.
Guermah, I. (2008). Le vocabulaire des couleurs en kabyle  : analyse linguistique. [Mémoire 

de magister, Université Mouloud Mammeri de Tizi-Ouzou]. https://dspace.ummto.
dz/handle/ummto/284 

Haddadou, M.-A. (2014). Dictionnaire de Tamaziɣt, parlers de Kabylie  : Tamaziɣt-Fran-
çais et Français-Tamaziɣt. Berti Éditions.

Hamdi, N. (2024). Les expressions figées du kabyle, définition, classement et caractéris-
tiques. Aleph, 11(3), 25-32. https://asjp.cerist.dz/en/article/246221

Imarazene, M. (2016). Rhétorique et figures en kabyle. Éditions El-Amel.
Imarazene, M. (2021). À propos des expressions et de leur figement en kabyle. Dans Fa-

culté des Lettres et des Sciences Humaines Saïs-Fès (Éd.), Approche des faits de langue 



Mourad Kichou et  Moussa Imarazène -  À propos de la couleur dans les expressions idiomatiques

94                                                                                                    

et de discours en amazighe  : Entre linguistique et littérature (p. 83‑100). Solprint.
Kichou, M. (2014). Les expressions idiomatiques kabyles (région de Tizi-Ghennif)  : Étude 

morphosyntaxique et sémantique [Mémoire de magister, Université Mouloud Mam-
meri de Tizi-Ouzou]. https://dspace.ummto.dz/handle/ummto/303

Kichou, M. (2023). L’expression idiomatique kabyle  : Des bribes d’onomastique. Iles d 
Imesli, 15(1), 49-68. https://asjp.cerist.dz/en/article/241275

Kichou, M. (2014). Essai de confection d’un dictionnaire des expressions idiomatiques ka-
byles [Mémoire de magister, Université Mouloud Mammeri de Tizi-Ouzou].

Kichou, M., & Ifires, S. (2024). Les prénoms et leurs connotations dans l’idiomaticité 
amazighe  : Regard sur la spécificité du kabyle. Aleph, 11(3), 95-117. https://asjp.ce-
rist.dz/en/article/246224

Lacoste-Dujardin, C. (1987). Du genre rouge à la femme blanche et noire. Les couleurs 
dans le conte et dans deux autres formes littéraires en Kabylie. Littérature Arabo-Ber-
bère, 16-17, 135-155.

Mahrazi, M. (2017). Dictionnaire des expressions kabyles liées au corps humain  : Symbo-
lique et représentations. Éditions El-Amel.

Pastoureau, M., & Simonnet, D. (2005). Le petit livre des couleurs. Éditions du Panama.
Peyron, M. (2000). Les couleurs dans l’oralité des Imazighen du Maroc central. Horizons 

Maghrébins – Le Droit à la Mémoire, 42(1), 118-124. https://doi.org/10.3406/hor-
ma.2000.1872

Rabih, D. (2022). Réflexions sur les phrasèmes à motivation corporelle en berbère  : Vers 
une approche symbolique. Revue Algérienne des Sciences du Langage, 7(1), 47-59. 
https://asjp.cerist.dz/en/article/194724

Rabih, D. (2024). Unités phraséologiques  : Vers une classification des domaines séman-
tiques sources et cibles. Didactica, 1(2). https://doi.org/10.34874/prsm.didactica-vo-
l1iss2.48822

Romano, C. (2021). De la couleur. Gallimard. https://doi.org/10.14375/
np.9782072886874

Taleb, A. (1996). L’abstraction dans le vocabulaire de base berbère   : Étude des locutions 
verbales kabyles [DEA, INALCO].

Talmenssour, A. (2007). Représentations du corps en tachelhit   : Polysémie nominale, ex-
pressions idiomatiques, proverbes [Thèse de doctorat, Université d’Orléans].

Tigziri, N. (2007). Le corps humain et les expressions kabyles. Cahiers du Centre de Lin-
guistique et des Sciences du Langage, 22, 117-156. 

Résumé
Dans cet article, nous examinons les expressions idiomatiques kabyles conte-
nant des unités lexicales renvoyant à la couleur. À partir d’un corpus de 60 
expressions, nous menons une analyse quantitative (répartition des formes et 
des couleurs) puis une analyse qualitative des valeurs figurées. Les résultats 
mettent en évidence la forte productivité du noir, suivi du blanc, puis du bleu/
vert, tandis que le rouge et le jaune apparaissent plus ponctuellement. L’étude 



 Aleph. Langues, médias et sociétés			                                                     Vol. 12 (4)  décebre  2025

95                                                                                                    

montre enfin comment la couleur, en tant que catégorie perceptive, sert de 
support à des évaluations, à des stéréotypisations et à des représentations sym-
boliques inscrites dans la culture kabyle.

Mots-clés

Couleur, expression idiomatique kabyle, phraséologie, idiomaticité, symbo-
lique

ملخص

ــا 
ً
ــل التعــابير الاصطلاحيــة القبائليــة المرتبطــة بالألــوان، انطلاقً

ّ
في هــذه الورقــة البحثيــة، نحلّ

 تكشف 
ً
 دلاليةً

ً
 لتوزّّع الصيغ والألوان، ثم قراءةً

ً
 كميةً

ً
من مدوّّنة تضمّّ 60 تعبيرًًا. نقترح قراءةً

ظهر النتائج هيمنة اللون الأسود، يليه الأبيض 
ُ
القيم المجازية والرمزية الملازمة لهذه التعابير. وتُ

ثــم الأزرق/الأخضــر، في حين يــرد الأحمــر والأصفــر بــوتيرة أقــل. وتــبيّّن الدراســة كيــف تتحــول فئــة 
اللــون مــن مجــرد إدراك بصــري إلى أداة للتقويــم وبنــاء التمــثلات الثقافيــة في اللســان القبــائلي.

ملخص

اللون، التعابير الاصطلاحية القبائلية، الاصطلاحية، علم التعابير الثابتة، الرمزية

Abstract
In this paper, we analyze Kabyle idiomatic expressions related to color, with 
a focus on their socio-symbolic aspects. Our study is based on a corpus of  60 
expressions, collected from native speakers and validated through documen-
tary research. A quantitative approach identified five fundamental colors  : 
black is the most frequent, followed by white, blue / green, while red and 
yellow appear less. The qualitative shows that the black, red, and yellow ty-
pically convey negative meanings, whereas white, blue, and green are more 
often associated with positive values. Color alone does not determine mea-
ning but frequently reinforces idiomatic expressions by adding intensity and 
depth. Kabyle chromatic idioms are based on the visual representation but 
tend to move more into a figurative and symbolic meaning, revealing a facet 
of  Kabyle linguistic and cultural dimensions.

Keywords

Color, kabyle idiomatic expression, phraseology, idiomaticity, symbolic


