
ألف. اللغة والإعلام والمجتمع   Aleph                                                                      المجلد 12، العدد  )4-2(   ديسمبر 2025

4.0 CC BY-NC-NDحقوق الطبع والنشر - مختاري عمر- لا استخدام تجاري -لا تعديل دولي ©

                                      مجلة ألف: اللغة، الإعلام والمجتمع، مصنفة في فئة ب

مختاري عمر - جامعة وهران 2 محمد بن أحمد 2

علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية
La théologie spéculative (ʿilm al-kalām) : lecture du concept et de l’essence
Speculative Theology (ʿIlm al-Kalām) : A Reading of the Concept and the Essence

 

تاريخ النشرASJPتاريخ الإلكترونيتاريخ الإرسال

2023-02-062025-12-25-2025 12-25

Edile- Edition et diffusion de l’écrit scientifique :الناشر

إيداع قانوني:  6109-2014

النسخة الورقية : 12-25 2025

			   https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/226
ترقيم الصفحات:319-336   

 دمد-د: 2437-0274   

https://aleph.edinum.org  :النشر الإلكتروني 

تاريخ  النشر: 2025-12-25

ردمد-د: -1076 2437

المرجعية على ورقة 

 Aleph, Vol 12 (4-2) | 2025, 319-336.,» مختاري عمر, » علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

المرجع الإلكتروني 

 Aleph [En ligne], Vol 12 (4-2) | 2025, mis en ,» مختاري عمر , » علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية
ligne le 31 décembre 2025, consulté le 31 décembre 2025. URL : https://aleph.edinum.org/15710





ألف. اللغة والإعلام والمجتمع   Aleph                                                                     المجلد 12، العدد  4 ديسمبر 2025

النشر -2025-12-25        319      تاريخ  االإرسال-06-02-2023النشر الإلكتروني  12-25 2025  

https://aleph.edinum.org/15710

علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية
La théologie spéculative (ʿilm al-kalām) : lecture du concept 

et de l’essence
Speculative Theology (ʿIlm al-Kalām)  : A Reading of  the 

Concept and the Essence
Omar Mokhtari مختاري عمر
Oran 2 جامعة وهران 2 محمد بن أحمد

مقدمة 

المجتمع  عرفها  واجتماعية  سياسية  بسياقات  المبكر  الكلامي  الجدل  نشأة  ارتبطت 
الإسلامي بعد مرحلة التأسيس النبوي؛ إذ أسهمت مسألة الإمامة/الحاكمية في تداخل 
ل مواقف فرقية ومذهبية، وتبلور مقولات ومقالات، وما 

ّ
الاعتقاد بالسياسة، وفي تشكّ

صاحب ذلك من صراعات وتأويلات متباينة للنص. وفي هذا المناخ ظهرت البواكير الأولى 
 يجمع بين تحديات الواقع وتجليات 

ً
 نظرياً

ً
 بعلم الكلام؛ بوصفه جهداً

ً
لما سيُُعرف لاحقاً

من  كثير  عند  استقرّّ  وقد  المختلفة.  المدارس  مدونات  في  يتبلور  أن  قبل  النص،  فهم 
نفسه عرف  التوصيف  هذا  أن  غير  العقيدة«،  عن  عقلاني  »دفاع  أنه  على  الدارسين 
تنويعاتٍٍ واسعة؛ إذ لم تثبت تعريفات العلم على صورة واحدة، بل تقبضت وانبسطت 
 للظروف والتحديات والعلوم المجاورة. ومن ثمّّ تسعى هذه الورقة إلى تتبّّع تحولات 

ً
تبعاً

البناء المفهومي والتعريفي لعلم الكلام، وإبراز ما تعكسه اختلافات التعريف من تفاعل 
 
ً
بين المعرفي والتاريخي والسيا�سي والاجتماعي، من غير أن يكون »التعريف« ذاته موضوعاً
طرح أسئلة: 

ُ
لخلاف جدلي على شاكلة قضايا »خلق القرآن« و»القدر« وغيرها. وعليه تُ

أسهمت  ومأسسته؟ وكيف  نشأته  عبر مسار  ثابتة  واحدة  الكلام هوية  علم  هل عرف 
التحولات السياقية والخيارات المنهجية لدى المتكلمين في إعادة تشكيل لغته ومنهجه 

وغاياته؟

1. علم الكلام بين الماهية الدفاعية والماهية الإنتاجية

إلى  يتفق كل والجٍٍ بالدراسة لدين الإسلام أن الأحكام الشرعية لهذا الدين تنقسم 
قسمين رئيسيين : قسم يرتبط بأصول الإيمان الدينية فكانت أحكامه اعتقادية، وقسم 
يتعلق بالأعمال والمعاملات وتسمى أحكامه أحكاما تشريعية فقهية. فالتعاليم الإسلامية 
على ثلاثة أقسام :}عقائد، فقه، وأخلاق،{ ويرى بعض المفكرين أن هذا التقسيم راعى 
أبعاد الإنسان الثلاث )العقل/خصال/أفعال( » وقد لوحظ في هذا التقسيم جهة ارتباط 



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    320             

التعاليم الإسلامية بالإنسان، فإن )العقائد( ترتبط بعقل الإنسان وفكره، وعلم )الأخلاق( 
 )2009 )مطهري،  وسلوكه «  بأفعاله  يرتبط  )الفقه(  وعلم  وخصاله،  بسجاياه  يرتبط 
فجاء متناسبا معها، فما ارتبط بالأصول واستقر اهتمامه في دائرة الاعتقاد سميناه علم 
الكلام » الأحكام المنسوبة إلى الشرع منها ما يتعلق بالعمل تسمى فرعية وعملية ومنها 
وخصوا  الفقه،  باسم  العمل  واعتقادية،..وسموا  أصلية  وتسمى  بالاعتقاد،  يتعلق  ما 
الإعتقاديات باسم الفقه الأكبر، والأكثرون خصوا العمليات باسم الفقه، والإعتقاديات 

بعلم التوحيد « )التفتازاني، 1998(.

1.1.الماهية الإنتاجية في علم الكلام

لا ينفك كل طالب لصنعة الكلام، بغائية الدفاع عن العقيدة وإثباتها بالحجج والرد 
على المخالفين والمنكرين لها بأدلة العقل، من الوقوف على حقيقة هذا العلم، فالحد 
والموضوع والثمرة من مبادئ أي علم، ومنذ أن أعلن ممثليه الحرب الجدلية مع أهل 
الملل والنحل المخالفة تثبََّت في مدوناتهم تعريفات متغايرة ومتعددة لهذا العلم سنقف 

على بعضها تحليلا وشرحا وتفسيرا :

بيان  هو  الكلام  » علم  )ت1029ه( :  الزيدي  علي  بن  محمد  بن  القاسم  يذهب 
كيفية الاستدلال على تحصيل عقائد صحيحة، جازمة، يترتب صحة الشرائع عليها. أو 
الاستدلال على شرائع وعقائد مخصوصة « )بن علي، 1436ه( ، فيكون القسم الأول من 
هذه الصناعة هو النظر في الدليل، لينتهي هذا الاستدلال بنتيجة ويصل إلى ضالة اليقين 
في الاعتقادات، وهي : تحصيل العقيدة الخالصة من الشك والظن، والمقصود بالشرائع 
والاستدلال  بالعقائد،  الصحيحة  المعرفة  المرتبط صدقها بحصول  العملية  التكليفات 
يخدم  والذي  والسنة،  الكتاب  من  النقلي  الاستدلال  هو  التعريف  حمله  الذي  الثاني 
عقيدة خاصة كشفاعة النبي محمد، أو وجود الجنة والنار..الخ، بمعنى أنه آلة تعطي 
صاحبها دربة وصنعة متقنة في المعرفة والوصول إلى اليقين في المعتقد، أو أنه يعلم طالبه 

كيف يستدل ويثبت صدق وصحة عقائد معينة وكشف الزيف والشبهة عنها.

الفكر  معالم  من  كمعْْلم  الكلام  علم  يُُصنف  الإسلامية  المعارف  دائرة  موسوعة  في 
» وعلى  العلم/الكلام  الفقه/  حدّّي  بين  مقارن  تعريف  هنا  فيتقدم  الإسلامي،  الديني 
أية حال فبينما المعنى الأصلي لمصطلح » الفقه « - خصوصا في المذهب الحنفي - يعني 
الفهم والفطنة؛ مما يميزه عن » العلم « بمعنى » المعارف التقليدية «، اكتسب مصطلح 
1998(. فنصبح هنا  » التحاور والمناقشة والجدل «. « )م.ت.هوتسما،  » الكلام « معاني 
أمام مشترك لفظي ) فن التحاور والمناقشة والجدل عن المعارف العقدية(، فيعبّّر بهذا 
علم الكلام عن مبحث منتظم ومنهج مضبوط بحزمة من البراهين، والمناقشات والجدل 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

321     

بوجود  إلا  يتقوّّم  والذي لا  العقيدة،  التعامل مع مضمون  في  والاستنباط  والاستدلال 
الآخر حتى يتم فعل الحوار بين مشكك ومنكر ومثبت ومدافع. » وعلم الكلام ليس أكثر 

من مناظرات المتكلمين ومنازعاتهم، « )سروش، 2010(.

ضد  عنها  والذب  العقيدة  نصرة  في  الأولى  غايته  تحددت  فقد  المتكلمين  عند  أما 
خصومها، ليكون الهدم والتقويض لمقولات الخصوم هو فاتحة التجربة الكلامية التي 
تبغي صرع الآخر وتمكين الأنا، لينتهي إلى بناء التصور الصحيح للعقائد الإسلامية الحقة 
) ثنائية البناء والهدم التي توجه ذاكرة المتكلم(. يقول عضد الدين الإيجي)ت756ه( في 
تعريف يظهر فيه الغاية من علم الكلام والتسامح واللينة مع الخصوم » والكلام علم 
يقتدر معه إثبات العقائد الدينية بإيراد الحجج ودفع الشبه، والمراد بالعقائد ما يراد به 
النفس الاعتقاد دون العمل، وبالدينية المنسوبة إلى محمد صلى الله تعالى عليه وسلم، 
فإن الخصم وإن خطأناه، لا نخرجه من علماء الكلام «)الإيجي، د س(، يظهر أن الغاية 
من علم الكلام هو بناء صرح معرفي وتكوين ملكة علمية لدى أصحابه تمكنه من إثبات 
العقيدة والذب عنها، وذلك بإبطال الشبهات ودرء كل ما يضر بالاعتقاد بالأدلة والبراهين 
والحجج، وهنا تبرز وظيفة علم الكلام الدفاعية التبريرية، ثم ينتقل الإيجي إلى تخصيص 
موضوع علم الكلام بالعقيدة الإسلامية دون سواها أي ما أنزل على النبي محمد صلى 
الخارجة عن  الملل  تفتقده  أصيلا  إسلاميا  علما  الكلام  علم  فيصبح  وسلم،  عليه  الله 
الإسلام، وهذا التعريف من الشواهد القوية على أصالة علم الكلام تأتي من موضوعه 
والمرافعة  والذب  النظري للاعتقاد  التأسيس  الذي هو الاعتقاد الإسلامي، وغايته وهي 
عنه ضد الشبهات » وهكذا يكون علم الكلام علما دينيا خالصا سواء في موضوعه أو 
غايته، وإذا كان أحد معاني الأصالة أن يكون لل�شيء أصل ثابت يُُبنى عليه، فإن الأصل 
هنا في علم الكلام هو الدين الإسلامي وأصوله فهي موضوعه وغايته. « )السيد، 1987(.

أن  ويُُلاحظ  المختلفة؛  الإسلامية  المذاهب  ليشمل  الكلام  في علم  البحث  يتوسع  ثم 
 من المتكلمين—على تفاوت مناهجهم — يفرقون بين مناقشة المقولات العقدية 

ً
كثيراً

والحكم على أصحابها، فلا يلزم من التخطيء أو التبديع، في عدد من المدونات التراثية، 
إخراج المخالف من دائرة الإسلام. ويرتبط هذا التفريق بتحديد معنى »أصول الدين« 

وحدودها في كل مدرسة.

عََدُُّ فاتحة هذا الإشكال قائمة 
ُ
 وأشار المفكر الإيراني أحد قراملكي إلى نقطة مهمة تُ

على تحديد الموقف من الفلسفة، قبولا أو رفضا، إذ لاحظ أنََّ الذين وقفوا في موقع 
العداء والإدانة للفلسفة جعلوا من الكلام ذا هوية انتاجية لا استهلاكية. فإلى جانب 
الدينية، يصوغ  المفاهيم  ويوضح  ويبين  ويستدل  ويستنبط  يشرح  المتكلم  نجد  الدفاع 



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    322             

الحقيقتين  بين  التعارض  مسلمة  على  مبني  وهذا  )عقائدية(  دينية  ابستيمولوجيات 
الفلسفية والدينية، إضافة إلى العقم الذي ألحقته الهوية الدفاعية الجدلية الخصومية 
بعلم الكلام » إن التصور الرئي�سي الثاني لماهية علم الكلام هو اعتباره منتجا للمعرفة، 
الفلسفية  الأفكار  عن  العلماء  بعض  إعراض  أولا  سببان :  التصور  هذا  ورواج  ولظهور 
تبعا  الوجود، والتوقع  إلى معرفة  العقل المحض  المعرفي من وصول  اليونانية، واليأس 
لذلك أن يتم الحصول على معرفة الوجود من خلال الوحي. ثانيا : الاعتقاد بعدم جدوى 
علم الكلام الرائج على أساس التصور الدفاعي له، فهو بسبب دخوله في جدالات عقيمة 
لم يسهم في إثراء وترويج المعارف الدينية « )قراملكي، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، 

.)2002

ويذهب بعض الباحثين إلى ربط هذا التصور بتياراتٍٍ انتقدت الاعتماد على الفلسفة 
إلى وظيفةٍٍ تفسيرية/دفاعية للمعرفة  إلى جعل الكلام أقرب  اليونانية، وبمدارسََ تميل 

الدينية. )قراملكي، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، 2002(.

أبي  من  انطلاقا  الإنتاجية  للهوية  الممثلة  التعريفية  النماذج  أحد  نقدم  أن  ويمكن 
حامد الغزالي )505ه( الذي وقف بالضد لإلهيات الفلاسفة » تهافت الفلاسفة «، الذي 
أثبت فيه تعارض النظريات الفلسفية مع التعاليم الإلهية، وبالتالي سيغدو علم الكلام 
التي يعجز  الدينية  المعرفة  لتحصيل  آداة  وإنما  ليس جدلا مخاصما  مع هذا الأشعري 
الفيلسوف حسبه عن الوصول إليها » ما يطلبه الفلاسفة من الفلسفة اليونانية وتأملات 
العقل النّّظري سراب وليس حقيقة، ويجب استقاء علم الوجود الصحيح من الوحي، 
الحقيقية «  إلى حقائق الأمور والسعادة  الوصول وحيدا  العقل الإنساني لا يمكنه  لأن 

)قراملكي، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، 2002(.

يجعل الغزالي في كتاب » الإحياء « علم الكلام في مصاف العلوم الكفائية، التي تنبري 
لها أمام تشويشات الخصوم، واعتراضات  التي لا حول  العامة  لحراسة وصون عقائد 
 لقلوب 

ً
 ؛ الكلام صار من جملة الصناعات الواجبة على الكفاية حراسةً

ً
الخصوم » فإذاً

ما حدث ذلك بحدوث البدع، « )الغزالي، 2011(، لهذا 
ّ
ِ عنْْ تخييلات المبتدعةِِ، وإنّ

العوا�مِّ
ينوّّه الغزالي مؤكدا أن المتكلم ينبغي عليه أن يعلم ماهيته ومرتبه في هذا الدين؛ والتي 
لا تتعدى أن يكون درعا واقيا وجدارا حاميا لعقيدة التوحيد والمنتسبين إليها، فهو ردة 
مُُ 

ّ
المتلّك » فليعلمِِ  المؤمن)التوحيد(  يلحق بتصديقات  أو تشويش  لنقد  فعل، واستجابة 

، «)الغزالي، إحياء علوم  ِ
حدّّهُُ منََ الدينِِ، وأنََّ موقعََهُُ منهُُ موقعُُ الحارسِِ في طريقِِ الح�جِّ

الدين ج1، 2011( أما حظ الكلام من تقسيم العلوم عند الغزالي في كتاب » المستصفى « 
كالتالي : فهو أم العلوم، أو علم العلوم، أو أصل الأصول، فهو بمثابة الواجب للممكنات 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

323     

) على مستوى ابستيمي( » فالعلم الكلي من العلوم الدينية هو : الكلام..والمتكلم هو الذي 
ينظر في أعم الأشياء وهو الموجود، « )الغزالي أ.، د س(. وتجدر الإشارة إلى أن المصطلحات 
و»المبتدعة«— »البدعة«  —مثل  التراثية  النصوص  بعض  في  رِِد 

َ
تَ التي  التقويمية 

 
ً
 معيارياً

ً
 داخل خطاب المتكلمين، لا بوصفها حكماً

ً
 تاريخياً

ً
ستعمل هنا بوصفها معجماً

ُ
تُ

يتبناه الباحث.

تقسيم  الوجود من خلال  واجب  إلى  ليصل  للوجود،  علما  الكلام  علم  يكون  وبهذا 
العالم كله إلى قديم أزلي ومحدث مخلوق، فهو يقدم تصور كليا عن الوجود من أجل 
حصول التقسيم للموجودات إلى واجب وممكن، بمعنى علم الكلام ينتقل بنا بتصوراته 
من الموجود إلى الموجد، بعد أن يبين كلا صفاتهما ) القديم والمحدث( » فيقسم الموجود 
أولا إلى قديم ومحدث، ثم يقسم المحدث إلى جوهر وعرض،..ثم ينظر في القديم : فيبين 
الأصول،  علم  من  المستصفى  أ.،  الحوادث «)الغزالي  انقسام  ينقسم  ولا  يتكثر،  لا  أنه 
الباري وما يجوز له وما لا  أثبت  د س( ، وعند هذا الحد تنتهي حركة العقل بعد أن 
لترانيم الوحي بعد عجز  يجوز عليه، وأثبت حدْْث العالم وجواز بعثة الأنبياء، لينصت 
العقل عن إدراك بعض الحقائق الدينية بدونه » عند هذا ينقطع كلام المتكلم، وينتهي 
يتلقى  بأنه  ويعترف  نفسه  يعزل  ثم  النبي،  على صدق  يدل  العقل  بل  العقل،  تصرف 
من النبي بالقبول ما يقوله في الله واليوم الآخر، مما لا يستقل العقل بدركه ولا يق�ضي 
أيضا باستحالته « )الغزالي، أ.، المستصفى من علم الأصول، د س( ، وكأن عمل المتكلم 
ي وجهه شطر 

ّ
هو السير بالعقل في إثبات الأصول الكبرى للعقيدة استدلالا قبل أن يُُولّ

الوحي سمعا وتصديقا، ولم تظهر في التعريف أي إشارة إلى التصور الدفاعي الكلامي التي 
سيلصقها به )علم الكلام( أنصار الهوية الدفاعية، وإن كانت الهوية المنتجية للمعرفة 
محايثة لخاصية الدفاع الكلامية إلا أن هذه الأخيرة )حراسة العقيدة والذب عنها( ليست 
المطلوب الأول والمبتغى الجوهري عند المتكلم المنتج للمعارف؛ علم الوجود المستسقى 
من الوحي الإلهي كما يوضحه الجرجاني في » التعريفات «» علم الكلام : علم باحث عن 
الأعراض الذاتية للموجود من حيث هو على قاعدة الإسلام « )الجرجاني، التعريفات، 

.)2013

 وينحو التفتازاني )ت792ه( نفس هذا المنحى في تعريفه لعلم الكلام الذي يلبسه هو 
أيضا الهوية الإنتاجية » الكلام هو العلم بالعقائد الدينية على الأدلة اليقينية «)التفتازاني، 
لكل والجٍٍ لحريم علم  النظر والاستدلال  إلى  ، وهذه دعوة   )1998 المقاصد ج1،  شرح 
الكلام، إن الباحث عن الإعتقادات في الكتاب والسنة بأدلتها التفصيلية اليقينية يسمى 
ل الإنتاجي للمتكلم في عالم 

ُ
متكلما لأن العقائد لا تقام بالشك والظن. لكن هذا التمثُّ



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    324             

ذكر في تعريفاتهم 
ُ
العقيدة لا ينفي الدور المنوط له في الذب والدفاع عن العقيدة وإن لم تُ

إلى أنها كانت متضمنة في كتبهم » وتجدر الإشارة إلى أن اقتصارهم في تعريف علم الكلام 
على ذكر البعد المعرفي فقط، لا يدل على رفض البعد الدفاعي منه. لأنك تراهم في كتبهم 

جْْكار، 2016(.   
ْ
قد اهتموا بهذا البعد أيضا «)بِِرِِنْ

1.2. الماهية الدفاعية في علم الكلام

وبالعودة إلى القرن الرابع هجري نجد ممثل المشائية الإسلامية الفارابي )ت 339ه( 
يقدم أقدم وأول تعريف للعلوم في البيبليوغرافيا التي يصنف ويعرف فيها علوم عصره 
ويحدد معالمها »  إحصاء العلوم « » وصناعة الكلام - ملكة يقتدر بها الإنسان على نصرة 
الآراء والأفعال المحدودة التي صرّّح بها واضع الملة، وتزييف ما خالفها بالأقاويل «)الفارابي، 
1996(، لو قمنا بتشريح هذا النص فإننا سنصطدم للوهلة الأولى بمصطلحات أساسية، 
الوقوف على كنهها يعد مفاتيح لمغاليق هذا النص من قبيل : » الصناعة «، » ملكة «، 
» الكلام «، » الآراء « و» الأفعال « وكذا مقابلة الكلام بالفقه، بل وقد وضع تحت راية 
الدفاع الكلامية النظريات والعمليات، فلو عدنا إلى مصطلح صناعة فإننا نجد أن هذا 
الضرب من العلم ليس متاحا للجميع بل هو من نصيب الخاصة من الناس، التي تجتهد 
ومؤهلات  مقومات  فيها  تتوفر  التي  الخاصة  على  حكرٌٌ  فهو  تحصيله،  في  وتدرجا  تعلما 
التعلم والاكتساب لصناعة الكلام، وتوفرت على أدوات وآليات الاجتهاد الكلامية، إذ لا 
تقوى عليه العامة وعن هذه الصناعة يقول الجرجاني )ت471ه( في تعريفاته » الصناعة 
ملكة نفسانية يصدر عنها الأفعال الاختيارية من غير روية، وقيل : العلم المتعلق بكيفية 
العمل « )الجرجاني، 2013( فالملكة تفيد استعداد وتأهب وقدرات معينة لدى فئة من 

الناس تجعلهم بوجودها خير مؤهلين لتبني الوظيفة الكلامية علما وعملا.

إن تسمية الصناعة الكلامية من نحت الفارابي ولم تكن متداولة من قبله، والملفت 
للإنتباه أنه لم يستعمل لفظ العلم بل صناعة، دلالة على أنه لازال لم يرتقي إلى مصاف 
العلوم التي تعتمد المنطق في مباحثها وهو المتأله الفيلسوف والمنطقي، ناهيك عن المكانة 
المهمة التي كان يحتلها المنطق في أي حقل معرفي والذي تأخر علم الكلام من الاستفادة 
من مباحثه » إذا ما عرفنا أن الكلام الإسلامي لم يخضع لنظرية المعرفة الأرسطية حتى 
ذلك الوقت، « )المدن، 2010(، فاستحضار مصطلح الصناعة بدل العلم، وربما غاية 
» هذه  كاحتمال  للمنطق  لافتقاره  الكلام  علم  من  العلمية  الهوية  نفي  التوظيف  هذا 
التسمية من نحت الفارابي نفسه، وهي ذات دلالة بالغة الأهمية إذا ما عرفنا أن الكلام 
الإسلامي لم يخضع لنظرية المعرفة الأرسطية حتى ذلك الوقت ما يجعله في نظر الفارابي 
الفيلسوف، والداعية الأكبر لتلك النظرية آنذاك، مجرد » صناعة « وليست » علما «.. 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

325     

به واضع  بما يصرح  يبدو غير متقيدين  الخصوم- كما  أن طبيعة هؤلاء  الواضح  ومن 
الملة والعقيدة،. فالخصم هنا ليس » مسلما «. ومن هنا نفهم أن مهمة صناعة = الكلام 
في عصر الفارابي لم تعد تلك المهمة التي انطلق منها الجيل الأول من متكلمي الإسلام، 
هذا الجيل الذي كان معنيا بالانشقاق الإسلامي/ الإسلامي بشأن قضايا » اسلامية « « 
تعريف  ، وكأن   )2010 الهجري،  السابع  القرن  الإمامي حتى  الكلام  )المدن، تطور علم 
الفارابي لم يكن على ضابط الإسلام وإنما مقت�ضى فلسفة الدين، بعد أن جعل الكلام 
طرأ  الذي  التحول  ذلك  إلى  دين، ضف  أي  عن  الدفاع  تهدف  ية  ِ

�لِّ
مِِ الإسلامي صناعة 

على الخصم فلم يعد ذلك الآخر المشارك في الملة والمرتكِِز إلى نفس النص والرواية، بل 
أضحى من خارج دائرة الاسلام غريب عن عقيدتها ونصوصها، أو اقتصاره على الدفاع 
الكتاب والسنة وجلسة  والرد، لأنه مسبوق بحصول معرفي استفاد منه من نصوص 
تلقي واستماع من الأئمة والشيوخ، وهذا ما تبناه البعض » واعتبر البعض الصناعة في 
العلم والمعرفة، وفسّّروا الصناعية بمعنى نفي الهوية العلمية عن الكلام، واستنادا إليه 
شبّّهوا بفن الجدل، وقالوا : كما أن الجدل فن ومقدرة وليس علما كذلك فالكلام فنّّ 
الدفاع عن الثغور العقائدية وليس علما نظريا، وقد فسّّر البعض سبب تسمية الكلام 
بهذا الاسم على هذا الأساس. «)قراملكي، 2002( يُُصنََّف الفارابي على رأس الاتجاه الذي 
يُُسنِِدُُ لعلم الكلام الإنفراد بالمهمة الدفاعية، بمعنى أنه يقدم الغاية من هذا العلم دون 
الإشارة إلى منهجه الذي يُُعدُُّ أهم نقطة وخاصية كان ينبغي الإشارة إليها، مقتصرا على 
الموضوع » الآراء والأفعال « والغاية وهي » نصرة  « هذه الآراء والأفعال » الاتجاه الأول 
يعرف علم الكلام على أنه علم آلي فقط كما هو المنطق، بمعنى أنه يُُفاد منه في الدفاع 
عن الدين والعقيدة..وعلى هذا الأساس فإن المنظور من هذا العلم ليس تحصيل المعرفة 
عليها «،  هنة  والبر  وإثباتها  الإلهي  الوحي  من  المستقاة  المعارف  جميع  عن  الذود  وإنما 
)نجف، 2003( وهنا تظهر الهوية الدفاعية الاستهلاكية لعلم الكلام دون هوية الإنتاج 

المعرفي.

إن أنصار الهوية الدفاعية والذي قارب أهله الحقيقة الفلسفية بالحقيقة الدينية 
واعتبروا أن لا تعارض بينهما، إذ لم تسجل حسبهم الحقيقة الفلسفية أي تعارض مع 
حقائق الدين بل دعّّمته، وشهدت له كما يذهب جمهور المشائية مع اختلاف طفيف بين 
حصََّلُُ من الفلسفة كحقيقة )علم 

ُ
منهج الفيلسوف البرهاني ومنهج النبي الوحياني، فالمُ

الوجود( يغنينا من البحث عنها في علم الكلام الذي سيغدو مع هؤلاء وسيلة دفاع وذب 
عن الحقائق الوحيانية، التي سبق للمتكلم حصول علمٍٍ له بها، والفارابي يُُعدُُّ إمام هذا 
نجز المعرفي الذي استفاد منه المتكلم في جلسة التلقي 

ُ
التصور الدفاعي الذي يرى أن المُ



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    326             

الأولى مع الوحي الذي قدم له تفسيرا لعالم الوجود ) المنجر المعرفي الوحياني(، فأعفاه 
من  انطلقوا  الذين  الأشخاص  » إن  الدفاع  بخاصية  بدلت 

ُ
استُ التي  الإنتاج  مهمة  من 

موقف الفارابي في تحليلهم لهوية علم الكلام وتعريفهم له، أناطوا به مهمة المحافظة 
بعالم  المعرفة  تحصيل  عن  بمسؤوليته  له  الإقرار  عن  بوا 

ّ
وتنكّ الدينية،  العقائد  على 

المعرفة  لتحصيل   - الفلسفة  وجود  مع  حاجة-  أي  الفارابي  أتباع  يرى  ولم  الوجود،.. 
الهندسة المعرفية للكلام الجديد ،  بعالم الوجود عن طريق علم الكلام، « )قراملكي، 
الهوية الدفاعية نجد الأشعري ابن خلدون )ت732ه(  2002( ومن الذين تمثلوا هذه 
الذي جعل الكلام في مقدمته » وهو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الإيمانية بالأدلة 
العقلية والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات على مذهب السلف وأهل السنة، « 
اللاهيجي  نجد  لهذا  غيرهم،  دون  السنة  أهل  عند  الكلام  وكأن   )2014 خلدون،  )ابن 
في جوهرهما  دفاعيتين  خاصيتين  في  المتقدمين  بحسب  الكلام  علم  من  الغاية  يخص 
سحب منهما هوية الإنتاج الكلامي، تتمثل في حفظ العقيدة الدينية وكذا نصرة الأصول 

ُ
تُ

والقواعد المذهبية » حاجة قدماء المسلمين لهذا العلم كانت لسببين : الأول، المحافظة 
على العقائد الشرعية من تطاول وتجاوز الجاحدين والمعاندين من بقية الملل والشرائع، 
لإثبات  المسلمين  فرق  من  فرقة  كل  سعي  والآخر  الإسلام،  أهل  الحاجة  هذه  وتشمل 
أصولها وعقائدها والمحافظة عليها من المساس من قبل الفرق الإسلامية الأخرى، ومما 
لا شك أن هذا السعي كان يختلف من فرقة إلى أخرى. «)قراملكي، الهندسة المعرفية 

للكلام الجديد، 2002(.

- الطابع الشمولي في تعريف الفارابي لعلم الكلام إذ لم يجعل قيدا إسلاميا لهذا العلم 
بل جعله وسيلة لنصرة الاعتقادات، ولم يؤكد على إسلامية هذه العقائد، سوى أنه أكد 
على سماويتها، فهو العلم الذي يُُرافع عن العقائد الدينية ويُُدافع عنها دون اختزال هذا 
ي )يهودي، مسيحي، إسلامي(، 

ّ
العلم في تصور فئوي )أشعري، معتزلي، شيعي.( أو تصور مِِلّ

مما يعني أن الكلام متعلق بالفكر الديني على العموم لكن في حدود التشريع السماوي 
)التي صرح بها واضع الملة(، وقد أشار إلى هذه القضية المفكر الرو�سي هاري ولفسون بعد 
أن وجد هذا الرأي متكررا بالمعنى عند ابن رشد المبسوط في »  تفسير ما بعد الطبيعة « 
عند مناقشته لدليل الاختراع عند المتكلمين من أهل الملل حسبه » وإفراط هذا التوهم 
هو الذي صيّّر المتكلمين من أهل الملل الثلاث الموجودة اليوم إلى القول بأنه يمكن أن 
على  الإختراع  جاز  الصورة  على  الإختراع  جاز  إن  أنه  وذلك  �شيء،  لا  من  �شيء  يحدث 
ي، جعله ابن رشد مشتركا بين 

ّ
الكل « «)ابن رشد، 1938(. وكأن علم الكلام هو علم ملّ

الأديان الإبراهيمية الثلاث، فنكون أمام علم كلام : يهودي/مسيحي/إسلامي » ويتحدث 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

327     

 ،  )2009 النصارى «)ولفسون،  ملة  أهل  ومن  ملتنا  أهل  من  المتكلمين  عن  رشد  ابن 
ليُُصبح  المذهبية  الحدود الاسلامية والتقييدات  تتعدى  الكلام  وبالتالي فإن مهمة علم 
سعا شاملا لكل الأديان، و التي يتقدم أعلامها للدفاع عن عقائدها بلا قيد ملة أو فرقة 

ّ
متّ

أو مذهب، فهو علم الدفاع عن الفكر الديني بالخصوص وما يتضمنه من آراء وأحكام 
مقدسة من وضع الشارع.

يجعل  بل  النظرية  القلبية  التكاليف  في  الكلامية  الدفاع  مهمة  الفارابي  يحصر  لا 
علم  يجعل  فهو  العملية(،  )التكاليف  العمليات  حتى  تضم  واسعة  الكلام  علم  دائرة 
نصرة    « والعملي  النظري  بشقيها  الدينية  المقولات  جميع  عن  بالدفاع  مكلف  الكلام 
الآراء والأفعال «، مع أن المعلم الثاني يضع تمييزا بين الفقه والكلام » لأن الفقه يأخذ 
الآراء والأفعال التي صرح بها واضع الملة مسلمة يجعلها أصولا فيستنبط منها الأشياء 
الفقيه أصولا من غير أن يستنبط  التي يستعملها  اللازمة عنها. والمتكلم ينصر الأشياء 
الفارابي أن تجتمع  1996(. ولا يستبعد  )الفارابي، إحصاء العلوم،  عنها أشياءًً أخرى « 
صفة الاستنباط والدفاع في الشخص الواحد » فإذا اتفق أن يكون لإنسان ما قدرة على 
الأمرين جميعا فهو فقيه متكلم، فيكون نصرته لها بما هو متكلم، واستنباطه عنها بما 
هو فقيه «)الفارابي، إحصاء العلوم، 1996( ، لكن الإشكال المتقدم في هذا التعريف هو 
ما علة دخول الفقه تحت راية الدفاعية الكلامية إذا كان موضوع العلم هو العقيدة 
النظرية لا الأعمال؟، يذهب الدكتور علي بوملحم الشارح والمقدم لكتاب » الإحصاء « إلى 
ت الجدل الكلامي هي المقصودة من مصطلح 

ّ
ذّ

َ
افتراض أن تكون المسائل الأخلاقية التي غَ

» لم يوضح 
 
الفقه من قبيل التحسين والتقبيح، الحرية، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

ماذا يعني بالآراء والأفعال في علم الكلام. وربما قصد بالأفعال أفعال الإنسان الخلقية 
بالأخلاق والحرية والإرادة والصالح  المتعلقة  المسائل  إلى  المتكلمين تطرقوا  وسلوكه لأن 
والطالح والخير والشر. « )الفارابي، إحصاء العلوم، 1996( ، ويبقى الاختلاف القائم بين 
الفقيه والمتكلم هو طريقة تناول المقولات الدينية اعتقادا أو عملا، فهذا يستنبط من 
المتكلم  الفؤاد.  تخص  قواعد  يستنبط  وذلك  الجوارح،  أحكاما تخص  والسنة  الكتاب 
يتقدم لنصرة التكاليف القلبية والعملية لأنها مجتمعة تشكل سقف الدين، يمكن أن 
يُُلاحظ هنا أن دور العقل وحركيته في علم الكلام أظهر منه وأنشط في الفقه المستند إلى 
النص بامتياز، ويشير الأستاذ مصطفى عبد الرزاق أن الفارابي لم يعمد إلى إبراز الفرق 
بين الفقيه والمتكلم وإنما أراد أن يبين ماهية العلوم الدينية ومكونها » نعم إن الفارابي 
في » إحصاء العلوم « لم يقصد إلى بيان الكلام الإسلامي. والفرق بينه وبين الفقه على 
مصطلح أهل الإسلام، بل قصد الكلام في العلوم الدينية جملة فجعلها طائفتين : طائفة 



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    328             

تسليما؛  المأخوذة  الدين  نصوص  من  الاستنباط  على  الإنسان  به  يقتدر  فيما  تبحث 
وطائفة تبحث فيما يقتدر به الإنسان على نصرة ما جاء به الدين من العقائد والأحكام 
وتزييف كل ما خالفه بالبراهين العقلية «)عبد الرزاق، 2011( ، وقد كان رأي الفارابي 
هذا معتبرا عند بعض الأعلام كأبي حيان التوحيدي الذي أشار في نص مهم إلى حقيقة 
الصلة الموجودة بين الفقه والكلام حتى أضحى الفصل بينهما وظيفيا مستحيلا، فبعد 
تحقيقه لماهية الفقه والكلام، يقدم هذا النص الذي يتجاذب فيه حدي الكلام والفقه 
بعد أن وجد أن العقل بينهما مُُعتبر » وبابه مجاورٌٌ لباب الفقه، والكلامُُ فيهما مشتركٌٌ 
. ألا 

ٌ
ركة بينهما واقعة، والأدلة فيهما متضارعةٌ ِ

�شِّ
وإن كان بينهما انفصال وتباين، فإنّّ ال

ترى أن الباحث عن العالم في قدمه وحدوثه وامتداده وانقراضه يشاورُُ العقل ويخدمه، 
ويست�ضيء به ويستفهمه. كذلك النّّاظرُُ في العبد الجاني : هل هو مشابهٌٌ للمال فيردُُّ إليه 

.
«)التوحيدي، 2001(

 
ِ فيحملُُ عليه، فهو يخدم العقلََ ويست�ضيءُُ به.

أو مشابه للح�رِّ

يظهر الطابع الغائي في تعريف الفارابي لعلم الكلام، لأنه عمد في تعريفه إلى تقديم 
التصور الدفاعي الجدلي فوق كل الاعتبارات، وهو ما يجعل من هذا العلم وسيلة بيد 
التصور  لهذا  تفسيرات  وهناك  يريد،  هو  كيفما  الدفاع  مطلوب  بحرية  يرتب  المتكلم 
الدفاعي منها ما ربط هذه الغائية بنوع العلم فإذا تحددت هوية العلم بأنه من سنخ 
العلوم الآلية ثبت التصور الغائي في تعريفه، والراجح أن الاقتصار على غاية ودور العلم 
الكلام قد يكون مرده إلى إيمان هؤلاء بعجز علم الكلام عن الإنتاج المعرفي » إن علة 
للمعرفة،  أنه غير منتج  اعتقادهم  الكلام هو  لعلم  تعريف غائي  بتقديم  البعض  قيام 
فمن وجهة نظر علماء المنطق العلم الذي يبحث في تحصيل المعرفة يتم تعريفه حسب 
في  ووظائفه  الهدف،   حسب 

ُ
فيعرََّفُ والدفاعية  الآلية  الهوية  ذو  العلم  وأما  الموضوع، 

الوصول إلى الهدف « )قراملكي، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، 2002( ، هناك من 
يقدم تحليلات مغايرة على شاكلة عبد الكريم سروش الذي ربط تقدم التصور الغائي في 
التعريف بفقدان العلم للموضوع » هذا علمٌٌ بلا موضوع، ولا يمكن ذكر موضوع معين 
اعتبار  المباشرة،..ويمكن  الذاتية  في عوارضه  بحثوا  الكلام قد  بأن علماء  له، والإدعاء 
هذا، «  الكلام  علم  وأحدهما  الموضوع،  إلى  تفتقر  التي  تلك  من  العلوم  من  آخر  قسم 
)سروش، القبض والبسط في الشريعة، 2010(. لكن في مقام آخر من كتابه » القبض 
في  الكلام  علم  أن  وهو  مهم،  تاريخي  استقراء  إلى  يشير  الشريعة «  في  النظري  والبسط 
المرحلة التي سبقت تلاقحه مع الفلسفة كموضوع ومنهج كان له دور الإنتاج والصناعة 
المعرفية، بدليل أن الفترة التي تغذى فيها علم الكلام بالحكمة اليونانية شهدت احتضارا 
لا  اليونان  فلسفة  بأضلع  متسلحة  دفاعية  مراكز  بنى  أن  بعد  المهمة،  لهذه  وانحسارا 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

329     

يهمها الإنتاج المعرفي » علم الكلام كان في البداية علما منتجا ) ينتج فلسفته الخاصة(، 
مستهلك  علم  إلى  الطو�سي،  الدين  نصير  كالخواجة  الحكماء،  بعض  يد  على  تحول  ثم 
الفلسفة « )سروش، القبض  البرهانية من  العقلية وأساليبه  بعد أن استعار مقدماته 
والبسط في الشريعة، 2010( ، يظهر الطابع الإيديولوجي في أغلب تعريفات علم الكلام، 
فها هو الغزالي يلبسه لباسا سنِِيا مقصيا آثار وجهود كل الفرق الإسلامية باستثناء المتن 
الأشعري، الذي اعتبره الممثل الوحيد للجبهة السنية » إنما المقصود منه حفظ عقيدة 
لسان  على  عباده  إلى  ألقى الله  فقد  البدعة،  أهل  تشويش  وحراستها عن  السنة  أهل 
رسوله عقيدة أهل الحق، على ما فيه صلاح دينهم ودنياهم كما نطق بمعرفته القرآن 
أنه  التعريف  هذا  يظهر   ،)1988 الغزالي،  الإمام  رسائل  مجموعة  أ.،  والأخبار «)الغزالي 
المنبثقة من  العقيدة الحقة هي  الغزالي أن  لهذا اعتبر  موجه بذاكرة مذهبية أشعرية، 
مورد القرآن والسنة مهملا لدور العقل » المعقولات « الذي ستتبناه المعتزلة آلة لتحصيل 
العقيدة الحقة، ولم يكن ابن خلدون كما مر بنا ببعيد عن التصور الايديولوجي للغزالي 
على عكس الفارابي » من هنا نرى أن الفارابي والإيجي قد جعلا علم الكلام يقوم على 
نصرة العقيدة الإسلامية دون تمييز يبن الفرق الإسلامية : فإننا نجد ابن خلدون يحصر 
الفرق «  باقي  ويخرج  السنة  وأهل  السلف  مذهب  على  الاعتقادات  نصرة  في  التعريف 
)المغربي، 1995( ، يذهب العلامة الحلي )ت726ه( إلى أن علم الكلام هو العلم المتعلق 
مستمد  العلم  هذا  شرف  أن  إلى  أشار  أن  بعد  وبصفاته،  به   

ً
معرفةً الوجود  بواجب 

من شرف معلومه » ولما كان الغرض الأق�صى من هذا الفن معرفة الله تعالى وصفاته 
والمعاد، «  النفس  وأحوال  وأوصيائهم،  رسله  عن  والبحث  وتأثيراته،  أفعاله  وكيفيته 
ي الكلام بموضوعه والذي هو واجب الوجود وبغايته  ّ�لِّ


)الحلي، 1430ه( لقد عرّّف الحِِ

والتي هي المعرفة بهذا الواجب وما يتفرع عنه،.فإنتاجية المتكلم مرتبطة بتحقيق العلم 
بواجب الوجود وغيره مما تحدّّد في التعريف، لكنه لم يخفي الطابع المذهبي في تعريفه 

بأنه جعل معرفة الأئمة )وأوصيائهم( من مقاصد المتكلم وغايات علم الكلام المنشودة.

لو عدنا إلى تعريف الإيجي وحتى الفارابي نجدهم يجعلون علم الكلام مشروطا بتوفر 
القدرة التامة لدى المتكلم والتي يسمونها في بعض الأحيان بالملكة، وهي العلم بالأدلة؛ 
وفن  اللغة  وأساليب  والحوار  والمجادلة  الحجاج  أدوات  وكذا  نقلية،  أو  كانت  عقلية 
الخطاب الخ.، بما أنه معرفة جدلية بامتياز تهدف إلى تجلية الموقف الإيماني والانتصار 
له تقريرا للرأي الديني الصحيح، أمام تحديات النحل والملل الأخرى » فهم لا يكتفون 
بما يمكن التوصل إليه من الأدلة الشرعية المأخوذة من الكتاب والسنة، وإنما يضيفوا 
إلى ذلك الأدلة العقلية التي استخدموها في جدال أتباع الأديان الأخرى، ممن يدينون 



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    330             

بعقائد أخرى مخالفة لما جاءت به العقيدة الإسلامية «)بخيت، 2014( ، وقد نجد عند 
الدفاع   ( بالمعتقد  والعلم  الدفاع  فيه  يجتمع  للمتكلم  ومعرفيا  منهجيا  قيدا  التهاوني 
والإنتاج( » فينطبق التعريف على العلم بجميع العقائد مع ما يتوقف عليه إثباتها من 
الأدلة ورد الشبه، لأن تلك القدرة على ذلك الإثبات إنما تصاحب هذا العلم..وفي اختيار 
إثبات العقائد على تحصيلها إشعار بأن ثمرة الكلام إثباتها على الغير، وبأن العقائد يجب 

أن تؤخذ من الشرع ليُُعتدّّ بها، وإن كانت مما يستقل العقل فيه، «)التهاوني، 1996(.

لهذا نجد في أغلب التعاريف أن فعل الاقتدار هو الذي يُُكسبه علم الكلام لصاحبه، 
الذي ينبغي أن تكون له دراية وقدرة تامة وقريحة متمكنة على اكتساب هذه الصناعة 
النظرية بتعبير اللاهيجي » صناعة نظرية يقتدر بها على إثبات العقائد الدينية « )اللاهيجي، 
1433ه( ، إلى هنا نكون قد وقفنا ولو من بعيد على تعريف بالرسم لعلم الكلام، في حين 
في مسائله ومناهجه وقضايا  الكلامية والغوص  التجربة  بتََلفُُّع ثوب  أن حقيقته تكون 
وظروف نشأته وملابساتها، وإن كان التعريف الذي قدمناه » ليس تعريفا بحقيقة على 
طريقة » الحد الحقيقي « لدى » المناطقة « وإنما هو تعريف بالرسم فقط؛ إذ » التعريف 
الحقيقي « أو معرفة جوهر هذا العلم أو -أي علم آخر- إنما يتحقق بعد المعرفة التامة 

بمسائله وأبحاثه جميعا «)الشافعي، 2001(

يعيش المتكلم قبل الخوض في أي تجربة كلامية نوع من الالتزام والتعهد والنذر بتأمين 
المبادئ التصديقية ) الاعتقادات(، وهنا تكون سلطة دينية قد كفت ذاك أو هذا المتكلم 
صياغة المقولات الدينية، كتجهيز وتهيئة مسبقة تجعل المتكلم في مأمن من أي تحول 
المذهبي  الإيمان  وبالتالي سلامة  إثباتا ودفاعا،  المتبناة  أو عارض قد يطرأ على عقيدته 
التوصية  تلك  أو  التوصيف  » هذا  يصبح  وبالتالي  العقدية  الترسيمة  وثبات  الصحيح 
كأنها تفترض مسبقا انتهاء علم الكلام من البناء الاعتقادي، ومن ثم هو يقوم أو يجب 
أن يقوم بتبيينه، أو إقامة الدليل عليه، أو الدفاع عنه، برد الانتقادات الموجهة إليه 
وهذا يستدعي أن يكون ثبوت المعتقد الديني أو المذهبي لدى العقل الكلامي أمرا مفروغا 
منه، ويُُراد لعلم الكلام أن يعرضه أو يبرهن عنه للآخر وهذا يتطلب معرفيا أن نكون قد 
هيأنا ما يجهز لعلم الكلام هذه المعتقدات ليقوم بدور خدمتها «)حيدر حب الله، 2008( 
ي من أئمة المذهب  ِ

، بمعنى أن المتكلم يكون قد استفاد من جلسة سماع وتلقين وتل�قِّ
عرف تقسيمات تراثية 

ُ
الذين كان لهم شرف رسم المعتقد الفرقي السليم والمعياري ) به تُ

بالعقل  الهالكة«(. ثم يتوج تحصيله بالاستعانة  الناجية« و»الفرقة  من قبيل »الفرقة 
للاستدلال والدفاع بخلاف الفيلسوف الذي يركن إلى العقل فقط ولا يسلم بمقدمات 
إيمانية » وغاية الأمر، أن الإنسان يستعمل القضايا التي يأخذها من النقل في بناء نظام 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

331     

متكامل، ولا يتوقف في بنائه إلى أن يتمكن من معرفة البرهان على كل القضايا بالعقل 
فقط. «)فودة، 2009(

يذهب بعض الدارسين أن أهم أثر فقهي في ميدان الاعتقادات كان من صنيع أبي 
حنيفة أحد أئمة الفقهاء المجتهدين في القرن الثاني للهجرة، والذي ارت�ضى له تسمية 
الرسالة  تلك  إلى  يعود  وذلك  العمليات(،   ( الأصغر «  » للقفه  مقابلا  الأكبر «  الفقه    «
ثابت  بن  » حماد  ابنه  الرسالة  هذه  روى  وقد  والاعتقاد  الدين  أصول  في  الصغيرة 
الكوفي « )ت 176ه( الذي كان أدرى بمذهب أبيه » أول من استخدم مصطلح » الفقه 
الأكبر « للاعتقادات مقابلا » الفقه الأصغر « للعبادات، كما استخدم مصطلح » أصل 

التوحيد « «)النشار، د س(.

انبرى كثير من الأعلام في شرحه من داخل الحنفية وخارجها،   ونظرا لشهرته فقد 
في تحديد  أبي حنيفة  الكلام من مجموع أقوال  لعلم  لنا أحد الأحناف تعريفا  ويصوغ 
ماهية علم الكلام وهو البيا�ضي البسنوي )ت1097ه( » )هو الفقه الأكبر(، هو معرفة 
النفس عن الأدلة ما يصح لها وما يجب عليها من العقائد الدينية « )البيا�ضي، 2007(. 
أي معرفة التكاليف القلبية النظرية) المجردة(، ثم يردف قولا يبين فيه البسنوي سبب 
هذه التسمية وعلتها من الإمام باعتباره أصلا لما يليه من العلوم » وأشار إلى اسمه الدال 

على شرف مسماه وكونه أصلا لما سواه حيث سماه الفقه الأكبر؛ «)البيا�ضي، 2007(.

وهو ما نجده يتكرر بنفس التصور الحنفي عند العلامة الكمال بن الهمام )ت861ه( 
 

» والكلام معرفة النفس ما عليها من العقائد المنسوبة إلى دين الإسلام عن الأدلة علما 
مع  يلتقي  أن  للظن  كيف  القارئ  يتسائل  قد  د س(.  منها «)الحنفي،  البعض  في  وظنا 
العلم في العقيدة؟ فالمقطوع به أن العلم هو الأصل في الاعتقاد، والمقصود به ما ثبت 
قطعي  غير  بدليل  ثبت  ما  والظن  العالم،  وحدوث  الصانع  كوجود  القطعي  الدليل  به 
وهو يجوز في فروع العقيدة لا في أصولها مثل أحاديث عذاب القبر التي تدخل في دائرة 
أصولها  لا  العقيدة  فروع  من  لأنها  إثباتها  مقام  في  الظني  يتقدم  أن  فيجوز  الظنيات، 
العقيدة فغير مقبول، والمسلم  الدليل الظني في أصول  أما  ولا حرج ولا بأس في ذلك، 
مطالب بتصديق الاثنين معا أصلا وفرعا » وتعيين محال وجوب العلم كمعرفته تعالى 
وصفاته الذاتية والظن كبعض شروط النبوة وكيفية إعادة المعدوم والسؤال في القبر 

من الخارج « )الحنفي، د س(.



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    332             

2. تحولات التعريف في العصر الحديث والهوية الوسائطية

أما في العصر الحديث فنجد المفكر الإصلاحي محمد عبده يعرف علم الكلام بالإشارة 
عن  فيه  يبحث  » علم  ونفيه  إثباته  في  والممتنع  الواجب  بذكر  موضوعه  إلى  الصريحة 
وجود الله وما يجب أن يُُثبت له من صفات وما يجوز أن يوصف به وما يجب أن يُُنفى 
عنه، وعن الرسل وما يجب أن يكون عليه وما يجوز أن يُُنسب إليهم وما يُُمتنع أن يُُلحق 
بهم « )عبده، 1343ه( ، لم تظهر مهمة الدفاع هنا باستثناء الاستغراق في الدور الإثباتي 
والإقراري للمتكلم حيال الواجب والممكن من الموجودات ) الله كواجب الوجود وما دونه 
من ممكنات(. لكن هذا كما ذكرنا سابقا لا يُُخفي الدور الدفاعي للمتكلم الذي يتقدم 
دائما بحماسة الذب والمرافعة عن عقيدة التوحيد، المعرفة/ الإثبات/ والدفاع هذا هو 
فالمتكلم  التوحيد،  لدين  نصرتها  في  الإسلامية  الكلامية  التجربة  يحكم  الذي  الثالوث 
والنقلية  العقلية  بالأدلة  ومثبت  لها  وشارح  وسنة(  )كتاب  الإيمانية  بالحقائق  عارف 
في  مطهري  مرت�ضى  الشيخ  يجمعه  ما  وهو  الخصوم،  ومقولات  لشبهات  وراد  لمضامينها 
تعريفه لعلم الكلام » )علم يبحث في أصول الدين الإسلامي(، ويتوخى بيان ما هو داخل 
في أصول الدين وما هو خارج منها : ويتعرض إلى بيان الأدلة التي يمكن من خلالها إثبات 
الأصول «  هذه  ضد  ثار 

ُ
تُ التي  والشكوك  الشبهات  عن  للإجابة  ويتصدى  الأصول  هذه 

)المطهري، 2009(.

خاتمة 

نخلص في الأخير إلى بعض النتائج منها : أن المتكلم ينطلق من مفروضات ومقدمات 
وهي  الكلامية  الاجتهادات  كل  وباكورة  الإسلامي،  الاعتقاد  تشكل مجتمعة عمدة  نقلية 
الكتاب والسنة ولا يكاد يخرج عن ذلك إلا في مقارباتٍٍ لا تنطلق من المرجعية الإسلامية 
» أوائل المباحث الكلامية وأوائل الأدلة التي يُُستدل بها في أصول الدين والعقائد نجدها 

في القرآن الكريم وفي كلمات الرسول صلى الله عليه آله وسلم «)اللواساني، 1425ه(.

كلٌٌّ  للغاية  مقدم  وبين  الموضوع  على  مستقر  بين  العلماء  تعريفات  تراوحت  لقد   -
حسب تصوره لهذا العلم، وإيديولوجيته المتبنّّاة، وكذا مميزٍٍ بين علم كلام ديني يشمل 
كل الفرق الموحدة، وبين علم كلام مذهبي فرقي موجه بذاكرة مذهبية ونِِحلية خاصة، 
الكلامية  التجربة  مضلة  تحت  الدخول  من  المخالفة  الفرق  كل  حََرََمََ  من  حتى  فهناك 
الخياط عن شيوخه المعتزلة » لتعلم أن الكلام لهم )يقصد المعتزلة( دون  كما في قول 
التعريفات  هذه  جل  من  ستنتج 

ُ
المُ التعريف  فإن  وعليه   ،)1925 سواهم «)الخياط، 

والذي يجمع خصائص علم الكلام الثلاث هو كالتالي » هو العلم الباحث عن العقائد 
وإثباتها  وتنظيمها  تبيينها  والمسؤول عن  والنقلي،  العقلي  المنهجين  اعتمادا على  الدينية 



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

333     

جْْكار، 
ْ
استنادا إلى مصادر هذه العقائد والرد على شبهات المخالفين واعتراضاتهم « )بِِرِِنْ

ما  أن  ذلك  إلى  ضف   ،)2016 المنهجية،  القواعد  في  دراسة  الإسلامي  الكلام  علم 
أشار  كما  والكلام  الفقه  بين  علاقة  هناك  أن  هو  التعريفات  هذه  بعض  من  يُُستفاد 
ينطلق  الفقيه  أن  مادام  بينهما،  صلة  وثيق  عن  يكشف  ما  وهو  تعريفه،  في  الفارابي 
من أصول فقهية تتيح له عملية استنباط الأحكام الشرعية، وهذه الأحكام تدخل في 
مرمى الدفاع الكلامي، باعتبارها مقررات دينية يجب الذب عنها، وهو ما يعبر عن تكامل 
المعرفة الدينية » البحث الكلامي لا يختص بالأصول الاعتقادية بل يشمل أيضا المسائل 
فقد  وجهان،  له  الفرعية  الأحكام  عن  السؤال  لأن  وذلك  العملية،  والأحكام  الفرعية 
يكون الهدف. الحصول على سند الحكم، فهذا يرجع إلى علم الفقه وقد يكون الهدف 
معرفة فلسفة الأحكام، فهذا على عهدة علم الكلام ، « )الكلبايكاني، 1418ه( فالتمييز 
بين الحق والباطل في مجال الاعتقادات هو غاية الغايات الكلامية أي : » عرض المفاهيم 
إلى هنا نجد أن   ،  )1993 )الترحيني،  بها «  التي يجب على المسلم أن يؤمن  الاعتقادية 
هناك ثلاث هويات محصلة : إنتاج، دفاع، والهوية الوسطية؛ التي تجمع الانتاج بالدفاع 
مع أسبقية محتملة بينهما، أي بين التصور الآلي والتصور الإنتاجي اتصال وترابط وثيق لا 
تعارض وانفصال عميق » إذا أخذنا الهوية الوسائطية لعلم الكلام بعين الاعتبار يمكن 
أن نرجع التصورين الرئيسين له إلى تصور واحد شامل؛ لأن تحصيل المعرفة لا يتنافى 
مع الدفاع، وبين الهوية الدفاعية وهوية الإنتاج المعرفي توهم عدم انسجام وليس عدم 
انسجام حقيقي، وعلى هذا الأساس يمكن القول : بأن الكلام معرفة وسائطية بين الوحي 
بالعقائد،  معرفة  تحصيل  عن  عبارة  ودوره  المخاطبين  ولغة  وذهن  والسنة(  الكتاب   (
وتوضيح وفهم التعاليم الدينية، وتصحيح العقائد الدينية، وإثبات تعاليم الوحي، ودفع 

الآراء المعارضة. «)قراملكي، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، 2002(.

ابن خلدون، عبد الرحمن. 2014. المقدمة. ط1، القاهرة : دار الغد الجديد.
آل نجف، عبد الحسن. 2003. مدخل إلى الفكر الكلامي عند الشهيد الصدر.ط1، لبنان : دار 

الهادي.
الإيجي، عضد الدين. د س، المواقف في علم الكلام. دط، بيروت : عالم الكتب.

الكتب  عالم  ط1،الأردن :  إسلامية.  رؤية  المناظرة  فن   .2014 مهدي.  حسن  محمد  بخيت، 
الحديث 

الجمال.  تر : حسنين  المنهجية.  القواعد  في  الكلام الإسلامي دراسة  جْْكار، رضا.2016 علم 
ْ
بِِرِِنْ

للعلوم الإنسانية)سمت )ومركز  ط11، بيروت : مؤسسة دراسة وتدوين الكتب الجامعية 
تنمية العلوم الإنسانية.



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    334             

الكتب  دار  لبنان :  الإمام. ط1،  عبارات  من  المرام  إشارات  بن حسن.2007  أحمد  البيا�ضي، 
العلمية.

الترحيني، محمد حسن. 1993.الأحكام في علم الكلام. ط1، لبنان : دار الأمير للثقافة والعلوم.
التفتازاني، سعد الدين. 1998شرح المقاصد النسفية ج1. ط2، لبنان : عالم الكتب.

لبنان :  الخالدي. ط1،  تر :  الفنون ج1.  اصطلاحات  1996 كشاف  علي.  بن  محمد  التهاوني، 
مكتبة لبنان ناشرون.

وزارة  منشورات  دمشق :  دط،  العلوم.  ثمرات  بيان  في  رسالة   .2001 حيان.  أبي  التوحيدي، 
الثقافة.

الجرجاني، الشريف. 2013. التعريفات. ط4، لبنان : دار الكتب العلمية.
الحلي، العلامة. 1430ه. نهاية المرام في علم الكلام.ط2، إيران : مؤسسة الإمام الصادق عليه 

السلام.
الحنفي، الكمال بن الهمام. د س. المسايرة في علم الكلام والعقائد التوحيدية المنجية في الآخرة. 

ط1، مصر : المطبعة المحمودية التجارية.
مركز  بيروت :  ط1،  الجديد.  والكلام  الإسلامية  العقلانية   .2008 وآخرون.  الله  حب  حيدر 

الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي.
الخياط، أبي الحسين. 1925 الانتصار والرد على ابن الرواندي الملحد. دط، القاهرة : مطبعة 

دار الكتب المصرية.
سروش، عبد الكريم. 2010. القبض والبسط في الشريعة. تر : دلال عباس. ط1، لبنان : دار 

الجديد.
السيد، محمد صالح محمد. 1987. أصالة علم الكلام. دط، دار الثقافة للنشر والتوزيع.

الشافعي، حسن محمود. 2001. المدخل إلى دراسة علم الكلام. ط2، باكستان : إدارة القرآن 
والعلوم الإسلامية.

الكتاب  دار  بيروت :  دط،  الإسلامية.  الفلسفة  لتاريخ  تمهيد   .2011 مصطفى.  الرزاق،  عبد 
اللبناني.

عمر  السيد «  إدارة  الخيرية  المطبعة  القاهرة :  التوحيد. ط2،  رسالة  1343ه.  محمد.  عبده، 
حسين الخشاب » .

السعودية : دار  العربية  المملكة  أبو حامد. د س. المستصفى من علم الأصول. دط،  الغزالي، 
الميمان للنشر والتوزيع.

الغزالي، أبي حامد. 1988. مجموعة رسائل الإمام الغزالي.ط1، لبنان : دار الكتب العلمية. 
الغزالي، أبي حامد. 2011. إحياء علوم الدين ج1. ط1، المملكة العربية السعودية : دار المنهاج.

الفارابي، أبو نصر. 1996. إحصاء العلوم.ط1، لبنان : دار ومكتبة الهلال.
فودة، سعيد عبد اللطيف. 2009. موقف الإمام الغزالي من علم الكلام. ط1، الأردن : دار الفتح 

للدراسات والنشر.



ألف. اللغة والإعلام والمجتمع  Aleph                                                               المجلد 12، العدد  4   ديسمبر 2025

335     

قراملكي، أحد. 2002. الهندسة المعرفية للكلام الجديد. تر : حيدر نجف وحسن العمري. ط1، 
لبنان : دار الهادي.

الكلبايكاني، علي الرباني 1418. ما هو علم الكلام. ط1، قم : مؤسسة بوستان كتاب مطبعة 
مكتبة الإعلام الإسلامي.

اللاهيجي، عبد الرزاق. 1433ه. شوارق الإلهام في شرح تجريد الكلام ج1. ط3، إيران : مؤسسة 
الإمام الصادق عليه السلام.

اللواساني، حسن الحسيني 1425ه. نور الأفهام في علم الكلام ج1. ط1، قم : مؤسسة النشر 
الإسلامي.

م.ت.هوتسما وآخرون،.1998 موجز دائرة المعارف الإسلامية ج2. ط1، الإمارات : مركز الشارقة 
للإبداع الفكري.

المدن، علي. 2010. تطور علم الكلام الإمامي حتى القرن السابع الهجري. ط1، بغداد : مركز 
دراسات فلسفة الدين.

مطهري، مرت�ضى. 2009. الكلام. ط1، لبنان : دار الولاء.
المغربي، عبد الفتاح. 1995. الفرق الكلامية الإسلامية مدخل ودراسة. دط، القاهرة : مكتبة 

وهبة.
النشار، علي سامي. د س. نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ج1. ط9، القاهرة : دار المعارف.

ولفسون، هاري. 2009. فلسفة المتكلمين في الإسلام ج1. ط2، القاهرة : المركز القومي للترجمة.
ابن رشد، أبو الوليد. 1938. تفسير ما بعد الطبيعة ج3. دط، بيروت : المطبعة الكاثوليكية.

بن علي، القاسم بن محمد. 1436ه. الأساس لعقائد الأكياس. ط2، اليمن : مكتبة أهل البيت 
)ع(.

ملخص

يُُعََــدّّ علــم الــكلام الإسلامــي مــن أهــم العلــوم الإسلاميــة وأشــدّّها حساســية؛ بــل إنّّ بعــض 
الباحثين عََدََّه رئيسََ علوم الدين لشرف موضوعه : أصول الاعتقاد. وقد أبى هذا العلم إلا أن 
ينبــت على تربــة الاخــتلاف والجــدل، فــسعى إلى بنــاء البرهنــة والمحاججــة والاســتدلال دفاعًًــا عــن 
 وتطــورًًا. 

ً
ى في التعدديــة الفرقيــة والمذهبيــة التي زادتــه حيويــةً

ّ
قضايــا أصــول الديــن، وهــو مــا تــجلّ

، وتارة 
ً
غير أنّّ مفهومه وماهيته لم يثبتا على تعريف واحد بين أيدي ممثليه؛ فتارة نراه صناعةً

، وتارة فنًًّا. وتسعى هذه الورقة إلى إبانة هذه التحولات الدلالية وتتبعها، تنقيبًًا 
ً
علمًًا، وتارة آلةً

في المصــادر الكلاميــة والمراجــع، بالاستنــاد إلى المــنهج التــاريخي، والمــنهج التحلــيلي، والمــنهج التــاريخي 
المقارن.

الكلمات الرئيسية

علم الكلام، العقل، النقل/الوحي، الهوية الإنتاجية، الهوية الدفاعية.



مختاري عمر -علم الكلام قراءة في المفهوم والماهية

    336             

Résumé
La théologie spéculative islamique (ʿilm al-kalām) compte parmi les sciences 
islamiques les plus importantes et les plus sensibles. Certains auteurs l’ont 
même considérée comme la principale science de la religion, en raison de 
la noblesse de son objet : les fondements de la croyance. Née sur un terrain 
de controverse et de débat, elle vise à produire et à soutenir des preuves, des 
argumentations et des inférences destinées à défendre les questions relevant 
des origines de la religion, ce qui explique en partie son dynamisme dans 
un contexte de pluralisme doctrinal et confessionnel. Toutefois, au niveau 
du concept et de la «  mahīya  », la tradition n’a pas stabilisé une définition 
unique : selon les auteurs, le kalām est tour à tour une «  science  », une «  in-
dustrie  », un «  instrument  » ou un «  art  ». Cet article examine ces déplace-
ments définitionnels à partir d’un dépouillement des sources et des références, 
en mobilisant une approche historique, analytique et historico-comparative.

Mots-clés
Ilm al-kalām, raison, révélation, identité productive, identité défensive

Abstract
Islamic theology (ʿilm al-kalām) is among the most important and sensitive 
Islamic disciplines. It has often been regarded as the leading religious science 
because of  the nobility of  its subject : the foundations of  belief. Emerging in 
contexts of  disagreement and debate, kalām sought to defend the principles 
of  religion through proof, argumentation, and inference, which contributed 
to its vitality across doctrinal and confessional pluralism. Yet its concept and 
essence have not remained stable in the tradition : it is alternatively defined 
as a craft, a science, an instrument, or an art. This article examines these de-
finitional shifts through an historical, analytical, and comparative-historical 
approach, based on a survey of  kalām sources and reference works.

Keywords
Ilm al-kalām, reason, revelation, productive identity, defensive identity

.


