Aleph. Langues, médias et société Vol. 12(4) décembre 2025

Alepl

Langues, Médias | & Sociétés

gaianllgpileyllg sl

] La revue Aleph. langues, médias et sociétés est approuvée
par ERIHPLUS. Elle est classée a la catégorie B.

Espace et violence dans « La Femme adultére » d’Albert Camus

‘9.44‘5}3.‘.1‘}! « 2\_5_'!)_“ EL.U » ‘3 aially clnall

Space and Violence in Albert Camus’s The Adulterous Womane

Hacene Arab - Université Alger 2 )21 d=ale

S | Soumission Publication numérique Publication Asjp
A - o

Algerian Scientific 23-11-2024 25-12-2025 25-12-2025

Editeur : Edile (Edition et diffusion de Iécrit scientifique)
Dépét légal : 6109-2014

Edition numérique : https://aleph.edinum.org

Date de publication : 02 décembre 2025

ISSN : 2437-1076

(Edition ASJP) : https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/226
Date de publication : 25 décembre 2025

Pagination :351-366.

ISSN :2437-0274

Référence électronique

Hacene Arab, « Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus », Aleph
[En ligne], Vol 12 (4) | 2025, mis en ligne le 25 décembre 2025, consulté le 30 décembre
2025. URL : https://aleph.edinum.org/15570

Référence papier

Hacene Arab, « Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus », Aleph,
Vol 12 (4) | 2025, 351-366.

©Haceéne Arab - Creative Commons - Attribution - Pas d’utilisation commerciale - Pas de modification - 4.0
International - CC BY-NC-ND 4.0






Aleph. Langues, médias et sociétés Vol. 12 (4) décembre 2025

Espace et violence dans « La Fermme adultére » d’Albert
Camus

905 IV« &SI B1,b) » § sl Lad)

Space and Violence in Albert Camus’s The Adulterous Woman

HACENE ARAB

UNIVERSITE ALGER 2 352! dsols

Introduction

La présente étude de la nouvelle d’Albert Camus, «La Femme adultére»',
se veut une réponse a une interrogation principale que 'on peut formuler
ainsi : comment le paysage du désert détermine 'existence du personnage
principal Janine dans l'espace d’une colonie et participe a son processus
d’individuation ? Notre lecture mettra aussi 'accent sur le dépaysement de
ce personnage qui se retrouve dans une ville ou les limites dressées entre
quartiers européens et ville musulmane sont poreuses. Elle découvre une
«ville arabe» ou aucune ségrégation n’est imposée. Cela va renforcer sa
volonté de rentrer chez elle et son rejet des autres auxquels elle dénie le droit
de régner sur un aussi vaste territoire. Enfin, nous tenterons, a la suite de
nombreuses interprétations, d’interpréter a notre tour la fonction que Camus
donne a une ville arabe configurée dans un paysage désertique.

Méthode — Nous adoptons une lecture rapprochée (analyse lexicale et
isotopique, attention aux seuils, aux déplacements, aux effets de focalisation),
articulée a une sociocritique des représentations coloniales. Lorsque nous
employons «Arabe(s)», nous désignons la catégorie discursive construite
par le texte et par le regard de Janine (et non une essence ethnoculturelle).
Edition de référence pour les citations : Camus (1957).

Nous considérons que ce paysage est d’abord un espace qui est suscité
par les événements narratifs. Le désert offre la possibilité de se fondre dans
I'immensité du monde : il est présenté¢ d’abord comme un univers hostile
et austére par Janine, qui le considére comme un lieu d’exil et de conflit.
Sa position change progressivement, puisqu’il devient son refuge ou elle
accomplit une sorte de rituel paien, celui de ses noces avec la nature.

1. Toutes nos références renvoient a Albert Camus, « La Femme adulteére », L’Exil et le royaume,
coll. « Folio » n°78, Paris, Gallimard, 1957.

Regule 23-11-2024 Pub.num 25-12-2025 Pub. le 25-12-2025 https://aleph.
edinum.org/15565

351



Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

1. L’Arabe dans son espace

Des le premier paragraphe de «La Femme adultére», le narrateur nous
introduit dans un univers insolite et silencieux en fixant attention du lecteur
sur une mouche quine cesse de tourner dansl’autocar : « Une mouche maigre
tournait, depuis un moment, dans autocar aux glaces pourtant relevées.
Insolite, elle allait et venait sans bruit, d’'un vol exténué». La focalisation
initiale sur la présence de la mouche indique un malaise du personnage
principal Janine. En effet, malgré la présence de son mari a ses cotés dans
cet autocar, elle semble étre seule et livrée a elle-méme. Et pour surmonter
sa solitude dans un espace étouffant, insupportable et un environnement
malpropre? (Chevalier & Gheerbrant, 1982, p. 652), elle passe son temps a
suivre du regard les mouvements de cet insecte.

Ainsi, st la mouche de lautocar met Janine dans une situation
d’incommodité et de géne, la présence silencieuse d’Arabes a ses cotés semble
accentuer son malaise :

«Llautocar était plein d’Arabes qui faisaient mine de dormir,
enfouis dans leurs burnous. Quelques-uns avaient ramené leurs
pieds sur la banquette et oscillaient plus que les autres dans
le mouvement de la voiture. Leur silence, leur impassibilité
finissaient par peser a Janine ; il lui semblait qu’elle voyageait
depuis des jours avec cette escorte muette (nous soulignons). »
(Camus, 1957, p. 12)

Ce passage rend compte d’un probléeme de cohabitation entre les
occupants de I'autocar, Janine et les Arabes. Janine doit faire face a cette
indifférence, a cette impassibilité¢ de I’Arabe durant tout son sé¢jour dans
Poasis. Et pour mieux cerner cette situation, I’étude de la toposémie (c’est-a-
dire la signification que le créateur donne aux lieux) simpose. La toposémie
dans «La Femme adultére», comme dans tout récit, se répartit entre des lieux
prescrits, ceux que le personnage principal Janine peut fréquenter ; des lieux
permis, ceux qu’elle peut traverser sans que ce soit une obligation ; des lieux
libres ; et enfin, des lieux interdits, ceux qu’elle ne peut visiter. Dans une
¢tude consacrée a trois nouvelles de L’Exil et le Royaume (« La Femme adultére»,

2. D’apres le dictionnaire des symboles, la mouche incarne 'impureté et la saleté :
« sans cesse bourdonnantes, tourbillonnants, mordantes, les mouches sont des étres
isupportables. Elles se multiplient sur la pourriture et la décomposition, colportent
les pires germes de maladies et défient toute protection. Elles symbolisent une
incessante poursuite». Chevalier (Jean) / Gheerbrant (Alain) Dictionnaire des symboles
(Edition revue et augmentée), Editions Robert Laffont/ Jupiter, Paris, 1982. p. 652.

352




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

«I’Héte» et «Jonas»), Christiane Chaulet Achour (Chaulet Achour, 1997,
p- 175)ad’abord montré cette répartition des lieux avant de montrer comment
le personnage prend en charge l'expression lyrique dans la nouvelle. Elle
distingue ainsi les prescrits (oasis, chambre, hotel) des lieux interdits (ville
arabe, palmeraie, tentes nomades) et des lieux permis et libres (rues, village,
fort, au-dela : le sud).

Cette toposémie nous permet de comprendre les rapports existants
entre le personnage principal et les espaces représentés dans la nouvelle. Le
personnage principal, Janine, évolue différemment dans ces espaces. Dun
coté, elle est angoissée dans les espaces claustraux et déprimants (chambre,
hotel, ville arabe); et de l'autre coté, elle est envahie par un sentiment
de félicité dans les espaces expansifs et exaltants (le fort, le désert, le sud).
L’espace dans cette nouvelle traduit véritablement la dimension du vécu de
cette femme.

Janine semble entretenir des rapports ambivalents avec les espaces
configurés dans ce récit. Elle pratique une altérité toute particuliére avec
I’humanité qui y est représentée, les « Arabes» en I'occurrence. Ces derniers
décrits dans 'autocar, apercus en cours de route (les bergers) ou croisés
dans l'oasis, sont percus et présentés comme des étres silencieux, muets,
impassibles, voire méme inertes :

«Lautocar était plein d’Arabes qui faisaient mine de dormir,
enfouis dans leurs burnous. Quelques-uns avaient ramené leurs
pleds sur la banquette et oscillaient plus que les autres dans les
mouvements de la voiture.» (Camus, 1957, p. 12)

«Sur le remblai, tout pres du car, des formes drapées
se tenaient immobiles. Sous le capuchon du burnous,
et derricre un rempart de voiles, on ne voyait que leurs
yeux. Muets, venus on ne savait d’ou, ils regardaient les
voyageurs. “‘Des bergers “, dit Marcel.» (Camus, 1957, p. 16)
«Le vieil Arabe de Pescalier, immobile, les regarda descendre
vers la ville.» (Camus, 1957, p. 28)

Cette maniere de présenter les Arabes, peut suggérer une dévalorisation
des personnages, du moins une appréciation négative de leur silence
apparaissant comme une dissimulation. Le regard de celui qui décrit reste a
la surface des étres et montre conjointement I'incapacité de Janine, a percer
Popacité d’un univers qui lui reste fermé :

«Elle savait seulement que ce royaume de tout temps, lui avait

été promis et que jamais, pourtant, il ne serait le sien.» (Camus,
1957, p. 27)

353




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

Ainsi, ’Arabe est a la fois étrange, mystérieux et dissimulé, mais en méme
temps intégré a ’espace ou il se meut. A ce titre, on peut le considérer comme
métaphore de cet espace

«Elle regardait le campement des nomades. Elle n’avait méme
pas vu les hommes qui vivaient la, rien ne bougeait entre les
tentes noires et, pourtant, elle ne pouvait penser qu’a ecux,
dont elle avait a peine connu 'existence jusqu’a ce jour. Sans
maisons, coupés du monde, ils étaient une poignée a errer sur
le vaste territoire qu’elle découvrait du regard, et qui n’était
cependant qu’une partie dérisoire d’un espace encore plus
grand, dont la fuite vertigineuse ne s’arrétait qu’a des milliers
de kilometres plus au sud, 1a ou le premier fleuve féconde enfin
la forét. Depuis toujours sur la terre seche, raclée jusqu’a l'os,
de ce pays démesuré, quelques hommes cheminaient sans
tréve, qui ne possédaient rien, mais ne servaient personne,
seigneurs misérables et libres d’un étrange royaume. » (Camus,
1957, p. 27)

Nous constatons a ce propos que le cadre géographique, le Sud,
«naturalise» la présence des Arabes, qui sont une partie du décor. Ils sont
décrits dans un rapport de contiguité spatiale exprimé par le rapprochement
des substantifs, «Sud», «nomades», «bergers», «Arabes». La présence
des Arabes donne au texte son caractére vraisemblance par Leffet de réel
indéniable qu’elle imprime. Il est impossible d’imaginer le désert algérien sans
Arabes, sans nomades et sans bergers. Cette fagon de décrire et de représenter
les Arabes serait, a notre avis, la conséquence directe de 'entreprise coloniale
qui a développé tout un systeme pour discréditer et isoler cette population.
Il s’agit en fait de ce que Ihistorien Olivier Le Cour Grandmaison appelle la
«cheptellisation (Le Cour Grandmaison, 2004, p. 59)» des races humaines.
Cela est le résultat dune opération dont le processus aboutit au fait que ces
races solent traitées comme de vastes troupeaux distribués autoritairement
sur des territoires donnés en fonction de leurs aptitudes supposées :

«En vérité, souligne Ihistorien, cette cheptellisation n’est pas
enticrement nouvelle dans son principe, méme si celle qui retient
notre attention repose sur I’emploi de méthodes particulicres ;
elle était déja a I'ceuvre dans le commerce du “bois d’ébéne”,
qui a consisté a rafler les Africains en masse pour les déporter
ensuite vers les iles de la Caraibe ou ’Amérique. La nouveauté
réside ici dans le fait que les populations algériennes sont, en
dépit de I'abolition de I'esclavage, a leur tour cheptellisées afin
d’accélérer la colonisation du pays. [...] Les plaines fertiles

354




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

et pas trop chaudes du Tell et de la Mitidja seront réservées
aux Européens, qui y développeront une agriculture prospere
en disposant d’une main-d’ceuvre docile et bon marché,
fournie par I'importation massive de Noirs et de Chinois. Les
oasis du Sud seront destinées aux “negres”, qui 'y “seront les
bras” cependant que les Blancs y “seront la téte”. Quant aux
‘“Arabes”, cantonnés, spoliés et refoulés, ils devront se contenter
du désert, qui est pour cux le meilleur des endroits, puisqu’il
correspond a ce qu’ils sont, comme a ce qu’ils font. Aussi est-il
légitime de les repousser dans ces contrées arides ; c’est 1a en
effet que leur race est réputée adéquate a la nature physique,
qui leur offre la possibilité de se livrer, sans léser ni menacer
personne, leurs activités favorites, le nomadisme et la chasse.
Paresseux, inutiles, dangereux sur le plan économique, social
et politique, les “Arabes”, hommes et femmes, sont également
néfastes pour la morale, la famille et ’hygiene publique (Le
Cour Grandmaison, 2004, pp. 59-60).»

Ainsi décrit, ’Arabe dans «lLa femme adultére» semble vivre en
harmonie avec le désert (Bodichon, cité dans Le Cour Grandmaison, 2004,
p- 60) : comme lui, il est a la fois inquiétant et fascinant pour Janine. En tant
qu’étrangere, elle subit cette opacité et ce silence. Méme quand I’Arabe parle,
Janine ne percoit que bruit assourdissant et indistinct, car elle ne comprend
pas sa langue :

Le car s’arréta brusquement. Le chauffeur dit a la cantonade
quelques mots dans cette langue qu’elle avait entendue toute sa
vie sans jamais la comprendre. (Camus, 1957, p. 16)

L'impossible communication entre les deux groupes est soulignée par la
voix narratrice qui se confond ici avec la protagoniste (troisieme personne
d’une sorte de monologue intérieur) : le discours indirect met le doigt sur
I’anomalie d’habiter un pays sans en connaitre la langue. Le couple francais,
au milieu des Arabes, peut échanger en francais, mais se retrouve démuni
quand 1l s’agit de communiquer avec I’Autre. Marcel s’entretient avec le
vieux commercant, mais ce dernier lance «seulement quelques mots»
(Camus, 1957, p. 22) qui n’ont pas plu. Janine savait se retrouver dans une
telle situation, mais n’a pas su refuser le déplacement :

«Elle savait que les communications étaient difficiles, elle
respirait mal, elle aurait préféré I'attendre. Mais 1l était obstiné
et elle avait accepté parce qu’il et fallu trop d’énergie pour
refuser. Ils y étaient maintenant et, vraiment, rien ne ressemblait
a ce qu’elle avait imaginé.» (Camus, 1957, pp. 15-16)

355




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

On percoit 'intériorité de cette incommunicabilité et, pour qui veut lire la
nouvelle dans son contexte colonial, on comprend qu’elle la partage avec les
siens, «les Irangais de ce pays». (Camus, 1957, p. 13) Dans

On peut dire que cette maniere de dissoudre les Arabes dans 'anonymat,
I'indifférence, I'inertie et le silence, révele par I’écriture la réalité du rapport
colonial, que I'écrivain le fasse sciemment ou par volonté de réalisme.
Autrement dit, 'auteur reproduit le regard des colonisateurs sur les colonisés
et tente de le souligner, de le dépasser ou de le dénoncer. Mais si les Arabes
restent «muet», dans cette nouvelle, ils sont, selon Yves Ansel, manifestement
en position de force

«Omniprésents, nombreux, puissants. Que l'autocar s’arréte,
et aussitot, surgis de nulle part, “venus on ne sait d’ou”, un
“rempart” d’hommes se forme : Janine se sent épiée, cernée
de toutes parts. Le couple francais, dans cet autocar et dans
ce paysage hostile, minéral, est isolé, faible, malvenu. Le mari,
Marcel, incarnation du Frangais d’Algérie [...], ne pense qu'a
ses intéréts [...] et ne cache pas son profond dédain et dégout
du pays et de ses habitants. Pour vendre ses ¢étoffes (dans le
vocabulaire de Camus, grand admirateur de Montherlant,
Marcel exerce une profession a priori peu “virile”), arrogant
pied-noir se voit dans I'obligation de parler avec les Arabes, de
discuter avec eux, et cette situation ’humilie, le rapetisse, le
féminise [...]. La force, le courage, 'orgueil et ’honneur sont
dans Pautre camp (Ansel, 2012, pp. 94-95).»

2. Le désert, espace du conflit

Le personnage de Janine semble en exces par rapport au paysage. Elle
est en quelque sorte représentée comme un élément de trop, une intruse, en
porte a faux par rapport a un espace inqui¢tant et indifférent. Inquiétant
dans la mesure ou Janine a été surprise de découvrir un espace autre que
celui dont elle révait :

«Elle n’avait pas pensé au froid, au vent coupant, a ces plateaux
quasi polaires encombrés de moraines. Elle avait révé aussi de
palmiers et de sable doux. Elle voyait a présent que le désert
n’était pas cela, mais seulement la pierre, la pierre partout, dans
le ciel ou régnait encore, crissante et froide, la seule poussicre
de pierre, comme sur le sol ou poussaient seulement entre les
plerres, des graminées seches.» (Camus, 1957, p. 16)

356




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

Et il est indifférent en ce sens que l'univers ou elle évolue a présent est
toujours décrit comme un univers silencieux, ou le silence est total comme
dans ces énoncés ou nous soulignons certains substantifs :

«A Pintérieur de la voiture, le silence était complet. »(Camus,
1957, p. 17)

«Au-dessus du désert, le silence était vaste comme Pespace. »
(Camus, 1957, p. 26)

«Elle se réveilla un peu plus tard. Le silence était total. »
(Camus, 1957, p. 29)

«Aucun souffle, aucun bruit, sinon parfois, le crépitement
¢touffé des pierres que le froid réduisait en sable, ne venait
troubler la solitude et le silence qui entouraient Janine.»
(Camus, 1957, p. 33)

Force est de constater que le sentiment qu’éprouve Janine vis-a-vis
de Pespace est pratiquement le méme que celui qu’elle avait par rapport
aux Arabes. Elle espérait retrouver une oasis de paix, mais elle a fini par
découvrir un étrange royaume, un royaume de pierres. Janine est une femme
qui croyait que ses réves étaient grandioses, mais la réalité était en deca de
ses espérances, car «elle savait que ce royaume de tout temps, lui avait été
promis et que jamais, pourtant, il ne serait le sien» (Gamus, 1957, p. 27).

L’espace ou se déroule I'action et ou Janine évolue prend les mémes
attributs que ses habitants, les Arabes, par le silence et I'immobilité. Aussi,
cet espace lui devient invivable et provoque chez elle un malaise, un désir
de partir et de fuir : «Et son malaise, son besoin de départ augmentaient. ”
Pourquoi suis-je venue ? “s’exclame-t-elle. (Camus, 1957, p. 25)

Elle aura du mal a accepter, voire a subir ce double rejet, du désert et de
ses habitants. Pourtant, cet espace est sécurisé, comme le montre la présence
du soldat francais dans I’autocar et dans l'oasis, un détail réaliste qui traduit
encore la réalité coloniale :

«Janine sentit soudain qu’on la regardait et se tourna vers
la banquette qui prolongeait la sienne, de lautre c6té du
passage. Celui-la n’était pas un Arabe et elle s’étonna de ne
pas lavoir remarqué au départ. Il portait 'uniforme des unités
francaises du Sahara et un képi de toile bise sur sa face tannée
de chacal, longue et pointue.» (Camus, 1957, pp. 13-14)
«[...] Janine sentait cependant le sommeil la gagner quand
surgit devant elle une petite boite jaune, remplie de cachous.
Le soldat-chacal lui souriait. Elle hésita, se servit et remercia.

Le chacal empocha la boite et avala d’un coup son sourire. »
(Camus, 1957, p. 17)

357




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

L’apparition du soldat francais dans le texte assure une double fonction

il est un signe qui renvoie a la situation coloniale, mais il serait aussi une force
qui rassure et qui tranquillise Janine. Qualifié de chacal, le soldat francais
nous rappelle 'une des plus sinistres figures de la colonisation, le général
Jacques Achille Le Roy de Saint-Arnaud, que Victor Hugo a qualifié en 1853
de chacal® dans son poéme «Cette nuit-la (Hugo, 1853)» avant de dire de
lui : «Ce général avait des états de service d’un chacal (Maspero, 2004).»
Et d’un point de vue symbolique, le chacal représente I’avidité et la cruauté
(Chevalier & Gheerbrant, 1982, p. 199). C’est pourquoi on peut dire que la
présence du soldat-chacal traduit la violence de la colonisation imposée par
des soldats avides et cruels. Camus nous offre ici une image certes négative
du soldat colonial, mais trés orientée. Il montre, en fait, que le caractére de
ce personnage doit étre celui d’un soldat au service de la colonisation. Ainsi,
les notations dépréciatives du soldat (soldat-chacal, chacal et face tannée de
chacal) évoquent une présence agressive dans l'oasis. Cette présence, qui
pourrait signifier une protection au service du couple frangais au milieu d’une
communauté arabe, constitue aussi une sorte de caution pour la venue du
couple francais dans ces lieux inhospitaliers. Mais le soldat-chacal ne semble
pas atténuer le malaise de Janine, qui se retrouve dans un univers indifférent.
Cela n’empéche pas également cette solitude qu’elle vit avec tant de peine
et d’amertume. C’est dans cette oasis qu’elle se rendra compte de 'extréme
précarité de sa vie.

Le dépaysement constitue une étrange expérience «qui la conduit a faire
retour sur elle-méme, sur sa jeunesse enfuie, sur le vide de son existence, sur
sa morne vie de couple, sur le sens de sa présence dans ces lieux. (Ansel, 2012,
p- 97)» Elle a tenté, le temps d’une illusion, le temps d’un «fugitif instant»,
de transcender cette situation malgré les nombreuses difficultés rencontrées.
Son réve se brise et se transforme en cauchemar, vécu comme un échec
dans sa perspective de se surpasser. ’échec est désormais consommé, du
fait qu’elle n’a pas pu — ou su — établir une communication avec les autres
et leur espace qui lui reste inaccessible. Nous pensons que 'auteur a, des
le départ, préparé son personnage a vivre ces rapports conflictuels avec les

3. Hugo en dressa ce noir portrait: «Un homme de haute taille, maigre, les yeux mornes...
le profil vulgaire et régulier... un coup jarret mal élevé... I'audace du soudard galonné et
la gaucherie de I'ancien pauvre diable... un long visage osseux et une figure inquiétante...
un cabotin passé reitre. Figure sinistre». Charles-André Julien le trouvait «particuliecrement
cruel, cynique et prévaricateur». Frangois Maspero tenait en lui «un massacreur exemplaire:
il incarnait la face la plus sanglante de la colonisation», Irancois Maspero, Lhonneur de Saint-
Arnaud, Casbah Editions, Alger, 2004.

358




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

autres* (Evrard, 1997, p. 52). Ainsi, I’échec de Janine a briser le lien conjugal,
qui semble I'étouffer, est attendu. D’ou le «grossissement hyperbolique»
de la valeur négative de Marcel qui, selon Frangoise Hobby, «en incarnant
la servitude et la possession, symbolise I’exil de Janine en la renvoyant a
I'angoisse de la mort et de la fuite du temps».® (Hobby, 1998, p. 45) En effet,
comme tout personnage de nouvelle® (Evrard, 1997, p. 53), Janine est décrite
comme un étre victime d’un désespoir : elle a du mal a supporter la double
indiftérence (celle de Marcel et celle des Arabes) qui’entraine dans une quéte
pour se libérer de sa vie conjugale qu’elle supporte comme un lourd fardeau.
Cette quéte est la seule issue pour elle pour entrevoir enfin une relation autre
que celle qu’elle entretient avec son mari.

Prisonni¢re d’'un discours qui la constitue en l'aliénant, Janine semble
pourtant vouloir échapper a 'indifférence vécue comme exil dans un systeme
qui Penchaine et la condamne. Elle ne parvient a atteindre une délivrance
pour réaliser une communion avec l’espace qu’elle visite qu’au prix d’une
breéve fugue nocturne qui se termine par un adultére symbolique avec la nuit

Yy v . .
du désert, donc avec cet espace interdit

«Devant elle, les é¢toiles tombaient, une a une, puis s’éteignaient
parmi les pierres du désert, et a chaque fois, Janine s’ouvrait un
peu plus a la nuit. Elle respirait, elle oubliait le froid, le poids
des étres, la vie démente ou figée, la longue angoisse de vivre et
de mourir. Apres tant d’années ou, fuyant devant la peur, elle
avait couru follement sans but, elle s’arrétait enfin. En méme
temps il lui semblait retrouver ses racines, la séve montait a
nouveau dans son corps qui ne tremblait plus. Pressée de tout
son ventre contre le parapet, tendue vers le ciel en mouvement,
elle attendait seulement que son cceur encore bouleversé

4. Selon Franck Evrard, « le fondement de la nouvelle tient dans la crise des rapports de moi

et du monde. Le projet de préparer un ordre stable et 'avenement d’un sujet réconcili¢ avec
lui-méme est condamné a se heurter a un échec » (nous soulignons), La nouvelle, ¢d. Seuil/
mémo, Paris, 1997, p. 52

5. Francoise Hobby considere que Marcel, a travers les yeux de Janine, parait spirituellement
mort, toute son énergie étant dans ses mains qui tiennent la valise. A ce monde de possession
auquel appartient Marcel, Janine se sent étrangére. Au moment ou Marcel lui demande ou se
trouve sa malle d’étoffes, symbolique de la possession, Janine se sent soudain angoissée devant
la fuite du temps. La Symbolique d’euphémisation dans Punwers fictif d’Albert Camus, Peter Lang
Publishing, Inc., New York, 1998, p. 45.

6. La relation conflictuelle a autrui et au monde, affirme Franck Evrard, conduit au
désespoir, a la rupture, a la déréliction du personnage, rendez-vous manqué, amitié trahie,
amour tragique : les rapports entre les personnages de la nouvelle se caractérisent par une
incommunicabilité essentielle. La nouvelle, op. cit. p. 53.

359




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

s’apaisat a son tour et que le silence se fit en elle. Les dernicres
¢toiles des constellations laisserent tomber leurs grappes un
peu plus bas sur ’horizon du désert, et s'immobiliserent. Alors,
avec une douceur insupportable, I’eau de la nuit commenca
d’emplir Janine, submergea le froid, monta peu a peu du centre
obscur de son étre et déborda en flots ininterrompus jusqu’a sa
bouche pleine de gémissements. L'instant d’apres, le ciel entier
s’étendait au-dessus d’elle, renversée sur la terre froide.» (LFA,
p- 33-34)

D’une part, cet «adultére» en tant qu’acte transgressif fulgurant et
imprévisible, est réalisé dans I'instant, ressenti comme fugitif et donc soustrait
aux contraintes temporelles du temps «socialisé». D’autre part, le corps a
corps femme/nuit ou femme/nature se fait selon un rituel initiatique ou les
¢léments de cette nature que fait intervenir la description (le ciel, les étoiles,
les feux, les pierres et ’eau) sont autant d’éléments «virils» qui participent
d’un rituel qui s’inscrit en faux par rapport a laloi, a la doxa, a la monogamie,
et donc a la sacro-sainte fidélité conjugale. L’adulteére fait donc rencontrer
Janine avec son propre corps, son désir, mais également avec la réalité de
I'autre en tant qu’il est différent. Cette différence que le discours de Marcel
exclut ou réduit lorsqu’il parle de la cuisine et du Goran

«Et puis, il y avait du porc au menu. ” Le Coran I'interdit, mais
le Coran ne savait pas que le porc bien cuit ne donne pas de

maladies”. Nous autres, nous savons faire la cuisine.» (Camus,
1957, p. 22)

Cette différence exprime, nous semble-t-il, une violence que renforce
la présence de celui qui produit ce discours, Marcel, dans le lieu méme de
I’Autre. Alors que la différence que pratique Janine, la nuit, réduit les écarts
dans I'instant et réalise la communication, la communion, voire le dialogue.
Au silence assourdissant de 'univers diurne se substitue le silence puissant et
¢loquent de la nuit qui exclut la différence en tant que porteuse de violence.

Cette communion avec l'espace de I'Autre semble réconcilier Janine
avec elle-méme, méme si elle n’a duré qu’un bref, mais immense instant.
Néanmoins, apres ce moment de fuite, ce moment de réve, Janine doit a
nouveau affronter la dure réalité, celle de son rapport a Marcel et aux autres,
car elle ne peut aller jusqu’au bout de ce qu’elle a pressenti. Réalité dominée
par la violence du conflit entre les deux communautés qui s’affrontent en
silence. Cette violence du conflit est évoquée dans le texte d’'une manieére
implicite a travers la description des terrasses «ensanglantées» de la ville
arabe.

360




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

3. Couleurs et violence

Les couleurs semblent participer a la représentation du conflit colonial
a travers la mise en texte de 'acte de violence généré par la description de
Iespace arabe :

«De TI'est a Pouest, en effet, son regard se déplagait lentement,
sans rencontrer un seul obstacle, tout le long d’une courbe
parfaite. Au-dessous d’elle, les terrasses bleues et blanches de la
ville arabe se chevauchaient, ensanglantées par les taches rouge
sombre des piments qui séchaient au soleil.» (Camus, 1957,
pp- 25—26)

Contrairement au quartier mi-curopéen, mi-indigéne ou vivait Janine
et son mari, évoqué au début de la nouvelle comme un endroit animé, un
espace de vie et de partage, la ville arabe est décrite sous forme de tableau.
Un univers figé animé par les couleurs et qui dégage un contraste assez
expressif : comme si le tableau ainsi représenté portait en lui les traces d'une
présence. La couleur rouge agresse et casse 'harmonie entre le bleu et le
blanc. II faut dire que la valeur sémantique attribuée ici aux couleurs est
différente de celle que les codes sociaux lui attribuent ; leur juxtaposition,
dans ce contexte, devrait nécessairement obéir a des regles strictes que
détermine une interprétation symbolique. Cette association de couleurs
donne alors au texte une réalité visuelle, c’est-a-dire, les couleurs dans leur
assoclation se manifestent comme un dessin intégré dans le texte et qu’il faut
lire ou déchiffrer en tant que tel. L’auteur sollicite du lecteur et une réaction
au tableau, au sens pictural du terme, qu’il lui propose : il met en scéne une
opposition par 'agencement des couleurs. Ainsi, bleu et blanc recouvrent
Pespace arabe. Qu’il s’agisse de 'impression que la nature inspire par ses
manifestations ou de la perception qu’en a Janine : «Burnous, moustaches
blanches» de I’Arabe, «les murs blanchis» a la chaux, «les terrasses bleues et
blanches», «le ciel bleu et la brume»...

Bleu et blanc établissent une isotopie qui renvoie simultanément a I’Arabe
et a 'espace qu’il occupe, les deux étant donnés comme «analogues». En
revanche, au milieu de cette isotopie, on peut détecter une mise en scéne qui
synthétise le lieu de I’étrangere (Janine) en reproduisant ’embléme qui la
représente. Au bleu et blanc de 'espace arabe, s’ajoute le rouge, installant la
brisure. Le lieu de ’Autre est nommé a la fois comme fascinant et porteur de
violence. Ce qui unit le bleu et le blanc au rouge est un rapport de violence,
voire de mort répercutée par les lexemes ensanglantés, piments, rouge sombre
et soleil, est apparent dans le texte.

361




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

Ce croisementviolentdes couleursbleues, blanches etle rouge (ensanglanté)
devrait renvoyer dans un premier temps a la colonisation et a sa violence
exercée sur cette ville. Ainsi, le tricolore emblématique (bleu, blanc, rouge)
n’a pas été transcrit afin d’exprimer le fameux triptyque républicain liberté,
égalité et fraternité, car celui-ci est neutralisé par I'isotopie de la violence
qui ressort de la description ; il exprimerait cependant une douloureuse
cohabitation, une domination. Ces couleurs ainsi agencées seraient donc
celles de ’empire colonial imposant sa suprématie sur la ville arabe. L’autre
image convoquée dans ce passage est également celle de I’étendard sanglant
de La Marseillaise, ’hymne national de cet empire colonial. Cela nous renvoie
I'image d’un contact violent entre la colonisation et les Arabes habitants de
cette ville. Une question mérite d’étre posée : Est-ce que toutes ces images
qui nous rappellent 'atmosphére de la Révolution frangaise n’évoqueraient-
elles pas aux yeux de Camus une justification de la colonisation qui s’est
faite au nom de I'idéal révolutionnaire, avec sa fameuse mission civilisatrice ?
Mieux encore, pour reprendre la question de Césaire : «la colonisation a-t-
elle vraiment mis en contact ? Ou, si’on préfere, de toute maniere d’établir le
contact, était-elle la meilleure ?» La réponse de Césaire est sans équivoque

«Je réponds non. Et je dis que de la colonisation a la civilisation,
la distance est infinie ; que, de toutes les expéditions coloniales
accumulées, de tous les statuts coloniaux élaborés, de toutes
les circulaires ministérielles expédiées, on ne saurait réussir
une seule valeur humaine (Césaire, 1989, p. 10, souligné par
lauteur). »

L’image de la mort que fera surgir I'isotopie de la violence et le lexéme
«ensanglantées» refleterait ainsi une lucidité, voire une prise de conscience
chez l'auteur quant aux conséquences de cette violente agression de la ville
arabe. La violence pourrait se lire comme ’aboutissement de I'indifférence
qui semble régner entre les personnages de la nouvelle, méme lorsqu’ils sont
mari et femme.

Conclusion

Derriére la fragilité des sentiments humains évoqués dans cette nouvelle,
ce nest pas une simple histoire de «malentendu» qui est racontée, mais une
désillusion créée par une solitude qui caractérise les protagonistes et qui leur
interdit toute communication. Autrement dit, ce qui est dit explicitement a
propos des Arabes qui ne sont pas percus tels qu’ils sont, dans leur authentique
originalité, mais tels qu’on a voulu qu’ils soient (inférieurs et dominés), est

362




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

nourri par des considérations idéologiques inavouées’ (Barbéris, 1973, p. 251,
cité dans Chaulet Achour, 1984, p. 32). I’Arabe, en fait, est ici représenté,
tout comme dans L’ Etranger, comme un étre menacant et violent. De ce point
de vue, la «spontanéité» avec laquelle Camus semble produire/reproduire
I’Autre et le lieu de I’Autre n’est qu’apparente. Ainsi, cette remarque d’Yves
Ansel pourrait s’appliquer a la représentation de «I’Arabe» dans « La Femme
adultére» : «Les visions captées et rapportées ne sont pas des instantanés pris
sur le vif, mais des images cadrées, filtrées et sélectionnées par des intéréts
plus ou moins conscients, par des préjugés qui déforment la transcription, qui
transparaissent dans toutes les lignes (Ansel, 2012, p. 83).»En effet, les traits
caractéristiques des « Arabes» dans cette nouvelle nous rappellent ’ensemble
des images dérivées de l'inventaire de l'idéologie coloniale : indolence,
paresse, ignorance, immobilisme, arriération, barbarie, etc. Ainsi reprises,
sans distance critique, ces images trahissent la velléité d’Albert Camus de
s'inscrire dans le discours ethnocentrique qui ignore I’Autre et qui participe
a légitimer 'ordre colonial. C’est pourquot on peut affirmer avec Yves Ansel
qu’Albert Camus adopte le point de vue «officiel des colonialistes, adhere
tacitement a I'idée de la “ mission civilisatrice ” de la colonisation, une image
idéalisée qui implique de faire silence sur la spoliation et ’exploitation, la
domination et la répression (Ansel, 2012, p. 90).»

De ce point de vue, nous pouvons dire que «La Femme adultére», loin
d’exprimer une idéologie cohérente, révele, malgré elle et malgré les intentions
de I’auteur, les contradictions idéologiques qu’il est possible d’apercevoir dans
la réalité sociale. Cette nouvelle ne représente pas 'idéologie, mais Iexpose
en faisant apparaitre ses lacunes et ses contradictions. A ce propos, Macherey
et Balibar, dans un article sur la littérature et I'idéologie, soutiennent que «le
texte littéraire n’est pas tant Pexpression d’une idé¢ologie (sa “mise en mot”)
que sa mise en scéne, son exhibition, opération, dans laquelle elle se retourne
en quelque sorte contre elle-méme (Balibar & Macherey, 1974, p. 39).»Donc,
I'idéologie «colonialiste» que pronent Janine et Marcel cesse d’apparaitre
comme naturelle, comme «“allant de so1” : elle manifeste sa contingence, son
historicité. (Zima, 1985, p. 42)» Leur discours est représentatif d’une partie

7. Nous retrouvons bien ici les constats éclairants de Pierre Barbéris : « Ce qu’une ceuvre
contient d’explicite — et donc de non spécifiquement littéraire — compte moins que ce qu’elle
dit en partie sans le vouloir, dans un mouvement non d’analyse, mais d’écriture et de création,
dans un mouvement qui, au travers de masques, ruses, inhibitions, choix de sujets, effets de style,
constitutions de mythes, métaphores obsédantes, etc... tente de résoudre les contradictions
vécues et constitue — cecl est capital — un apport. » In Lectures du réel, éd. Sociales, Paris, 1973,
p- 251, cité par Christiane Chaulet Achour, Un étranger si_famailier; lecture du récit d’Albert Camus,
¢ditions ENAP, Alger, 1984, p. 32.nouvelle

363




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

d’un conflit. Conflit dramatique qui est orchestré par les hommes et porté
par une seule femme. Et c’est 1a, peut-étre, ou réside tout le drame de Janine,
qui croyait pouvoir se saisir du royaume au moment méme ou elle 'avait
perdu... le fait d’avoir regagné son lit conjugal apres sa révolte nocturne et
son extase furtive, elle s’est peut-étre condamnée, sans le savoir, a vivre le
restant de ses jours a coté de son mari avec un sentiment de culpabilité... pas
vraiment loin de I'exil et. . . du silence... Elle reste, en fait, loin, bien loin du

royaume. Car pour y accéder, il fallait qu’elle apprenne «a voyager les mains
vides. (Chaulet Achour, 1997, p. 178)»

Bibliographie

Ansel, Y. (2012). Albert Camus, totem et tabou : politique de la postérité. Rennes :
Presses universitaires de Rennes.

Balibar, E., & Macherey, P. (1974). Sur la littérature comme forme idéologique : quelques
hypothéses marxistes. Littérature, (13), 29-48.

Barbéris, P. (1973). Lectures du réel. Paris : Editions sociales.

Camus, A. (1957). L’Exil et le Royaume. Paris : Gallimard.

Césaire, A. (1989). Discours sur le colonialisme. Paris : Présence Africaine.

Chevalier, J., & Gheerbrant, A. (1982). Dictionnaire des symboles (éd. revue et augmen-
tée). Paris : Robert Laffont/Jupiter.

Chaulet Achour, C. (1984). Un étranger si familier : lecture du récit d’Albert Camus.
Alger : ENAP.

Chaulet Achour, C. (1997). Lyrisme en contrebande : espace et personnages dans L ’Exz/
et le Royaume d’Albert Camus. Dans J. — L. Valensi & A. Spiquel (dir.), Camus et le
lyrisme (Camus, 1957, pp. 175-178). Paris : SEDES.

Evrard, F. (1997). La nonvelle. Paris : Seuil.

Hobby, F. (1998). La symboligue d’enphémisation dans l'univers fictif d’Albert Camus.
New York, NY : Peter Lang.

Hugo, V. (1853). Les Chdtiments. Bruxelles : Henri Samuel et Cie.

Le Cour Grandmaison, O. (2004). Coloniser. Exterminer : sur la guerre et I'Etat colonial.
Paris : Fayard. (Rééd. Alger : Casbah Editions, 2005.)

Maspero, F. (2004). L honneur de Saint-Arnaud. Alger : Casbah Editions.

Zima, P. V. (1985). Manuel de sociocritigue. Paris : Picard.

Résumeé

Cet article propose une lecture de « La Femme adultére » d’Albert Camus en
considérant espace (ville arabe, autocar, fort, désert, terrasse nocturne) non
comme un simple décor, mais comme un opérateur de violence et de sub-
jectivation. A partir d’une approche d’analyse textuelle attentive aux isoto-
pies, aux seuils et aux découpages topologiques, ’étude met en évidence trois
dynamiques : (1) la construction discursive de « ’Arabe » comme présence
silencieuse, souvent dissoute dans le paysage, qui reconduit une asymétrie

364




Aleph. Langues, médias et sociétés Vol.12(4) décebre 2025

coloniale et une incommunicabilité structurante ; (2) le désert comme espace
du conflit, a la fois interdit et fascinant, ou s’éprouve la crise intime de Janine
et la possibilité d’une transgression symbolique ; (3) le réle des couleurs (bleu,
blanc, rouge) dans la production d’une scene visuelle tendue, ou la descrip-
tion spatiale charrie une violence latente. I’ensemble conduit a interroger la
maniere dont la nouvelle articule expérience sensible, fronticres spatiales et
rapports de domination.

Mots-clés

Albert Camus, « La Femme adultére », espace, violence, désert, ville arabe,
altérité, représentation coloniale, isotopie chromatique

sasde

Slel e UMMl 50l ¥ « 2l 81,01 Auadd Ll 351,8 JUall i ol
Lals et Ol 2pull g cslmiall ! Albladl (Aoyall 2ull) sLaall
colaall b das Aylae (e slere¥ly ol 1 Koadly carall GI¥s Saad J sy
Palaylie S8y b Emdl (i 48, S5Sall YA Jsaxlly «ralsishall audagilly
159185 Y oy Loy il 3 oy Lo LlLe Liolios Biguans daimgs « yall » Bygum 5lis (1)
& Uilag e o luall sl ol ymenll (K45 (2) tAliolys dagaal (uiodng Lyleaiul
a1 G OlsI¥1 JLral (3) fsre) ol 0lals Ads Il (il Al b s ]
oaliiy (o caie e OISL Blingl 4ud e ¢ y35in Grims dgdion elss § (oY
Ll 8oy Aol sosaedl e Bteoed) Ayt J515 2488 Wslaaa J) Aaslyl
Aaall Ay S5

Lo liae OlolS

cAgadl/ 3 sl gl e limiall ccanall celaall c Al 3L ¢ gl i
aulll Jeamdlglearadl Jutax!

Abstract

This article offers a close reading of Albert Camus’s “The Adulterous Wo-
man” by treating space (the “Arab town,” the bus, the fort, the desert, the night
terrace) not as background but as an active operator of violence and subject
formation. Drawing on a text-based approach attentive to spatial thresholds,
topological partitioning, and semantic patterns, the study highlights three
intertwined dynamics : (1) the discursive construction of “the Arab” as a si-
lent presence, frequently merged into the landscape, which sustains colonial
asymmetry and a structurally blocked communication ; (2) the desert as a
conflictual space—both forbidden and alluring—where Janine’s intimate cri-
sis 1s staged and where a symbolic transgression becomes thinkable ; (3) the
function of color (blue, white, red) in producing a visually charged scene in
which spatial description carries latent violence. The analysis ultimately ques-

365




Hacene Arab - Espace et violence dans « La Femme adultere » d’Albert Camus

tions how the short story binds sensory experience, spatial boundaries, and
relations of domination.

Keywords

Albert Camus, “The Adulterous Woman”, space, violence, desert, Arab town,
otherness, colonial representation, chromatic isotopy

366




